

A D. M. EL W. D. L.

H

THE RESERVE OF WHITE WAS IN IN IN IN IN IN IN IN

A. C. M. C. W. D. C. C. C. R. R. C. L. B. Y.

For East and West summed up by AMI ALLL'S COMMENTARY and ENGLISH TPANSIA.

# With grammatical convection सन्त्य & Gujacati ress

#### AMBALAL MOTIRAM THAKAR LATE PLEADER, DAHEGAM;

Commentator, Indian Extradition Act., Police Act, Limitaton Act., and author, English Grammar for Beginners, Hints on Paraphrase for High School and College students etc., 35 books; now Baroda state's prisoner from 18 7/18.

Published by

Agents,

Jyotirina Chunilal Motiram Messers N. N. Tripathi & Co., Fatehpura, Chabutara, Baroda. Booksellers, Kalbadevi, Bombay 2

ग्रंथमभ्यस्य सेघावी ज्ञानदिज्ञानतत्त्वतः ।

पलालमिय धान्यार्थी त्यजेदग्रंथमहोषतः ॥ ब्रह्मावेन्द्रपनिषद्

Translation-Words strung together in compilations serve. only to protect and hide knowledge, as husk and chast the grain; let the wise look for the grain and cast away the chaff of words when that grain of Truth has been found.

જુવાતિર્જ્ઞ ચુનીલાલમાતીરામ<sup>્</sup>ડાંક જન્મભૂમિ નાંદાલ, હાલ ષ્ટેકેદરા કારાગાર

<sup>એજન્ડસ-</sup>મેસર્સ એન. એમ. ત્રિપાદીની કંપની, કાલણાદેવી -ર

चराचरविष्वेश्वरख पुराणपुरुषांत्तमः॥

ह रूराणपुक्रवीस्त्रम्।

असे क्षरो वर अनान्या च अक्षरों वा आत्मा इसी हा (डाविजी) एव पुरुषौ स्तः। तत्र सर्वणि भूतानि क्षरश्च क्टस्थः अक्षर (कूटस्थोऽक्षर) उच्यते । उत्तमः पुरुषस्तु क्षराऽक्षराभ्यामन्यः परमातमा इत्युदाहृतः ( एरमात्मेत्युदा-हतः)॥ य ईश्वरः अव्ययो लाकत्रयमाविश्य यस्मात् भवान् क्षरमतीतः। च अक्षरादृषि उत्तमोऽस्ति (चोत्तमोऽस्ति)॥ अतः लोके च वेदे पुरुषोत्तम इति प्रथितोऽस्ति॥ तद्विदित्वा थीअष्टावक्रनामको ग्रंथ: समक्ष्रोकांग्लभाषानुवादसहितश्चात्भानात्म्परमात्मनस्तत्त्वज्ञानं-सहितश्च यद्यपि जीवनपर्यंतमहं वडोदराकारागारे कारागुप्तोऽ स्मि तद्पि पाठशालार्थाय चाक्षरमुखार्थाय च क्रुयांथीय च विद्याकराथीय भवत्कुपर्या प्रया रचितः॥ स रिस्मुप्रथे। सत्तर्द्धां कर्षु जैनेमेन मिलनतीच्छा पादुर्भवति नेय-चराष्ट्ररविश्वेश्वर्पिणं कारोमि।। ५५६कि तेन हेमगिरिणा रचतादिण वा •्रियत्राम्धानाम्य तर्रविस्तरवस्त एव

े क्षान्यामहे मलयमेव यदाश्रयेण है के इंग्लिन विद्यार स्थापित स्थापिता भहितर ॥

वडोइरेकिरिंगोरे। बुधदिने ) ठाकरोपनामको धाराशास्त्र्यं पुरुषोत्तममासस्य शुक्कापूर्णिमा > लालः मोतीरामः नांदोलक १९८४

सहस्रकृत्वा नमो नमस्तेऽ

वेदान्तशास्त्रश्रंथेष्वति प्रसि-कोऽस्ति। अस्य प्रंथस्यांग्लभाषाटीका पूर्वसंकिता नास्तीति। इति निश्चित्य सटीकाष्टावकभीतामांग्लभाषामध्ये कारायृहे प्रावर्ते । अस्मिन् ग्रंथे मुमुक्षूणां ज्ञानिनां च संतोषकारकाणि स्वानु-भजाद्गारयुक्तानि वचनानि यथोपलभ्यन्ते न तथाऽन्यग्रंथेषु ॥ उपनिषदः पंचद्रयाद्विद्विद्देशेषेणात्मानात्माद्विविचारोऽस्मिन ग्रंथे भाषाटीकामध्ये अन्वयसहितं स्पष्टीकृतः। इह खलु ज्ञान-विज्ञानसंपन्नः परमकारुणिकोऽष्टावक्रयुनिर्भुक्तिकासनया समुपेतं कंचि चिष्यमात्मतत्त्वमुपादिशत् । तत्र तावचिळण्यश्चिद्रपात्मा-नुभवंकुर्वश्रेव गुरुकृतापकारक्यापनाय प्राचीनसंस्कारवशाद्धा-पतीतल्य मोहविडंबनस्य स्मरणमाविष्य कृत्वा च जीवन्युक्ति प्राप्तः । संक्षेपेण वर्णन्सिदं वर्णयामि॥ सागरे तरंगा इव यथा पृथक् सत्तारहिता-स्तइत् यत्रेदं विश्वं पृथक् सत्तारहितं स्फुराति। स तत्पदार्थोऽ-हमस्मीति विज्ञाय साक्षात्कृत्य। दीन इव ममेदं भवत्विति तृष्णाकुळ इन। मनुष्यः कि धावतीति आश्चर्यः। तद्विदित्वा सदीकमणवकगीतार्द्यं प्रथं संशोध्यायासतो सूलार्थवोधिनी-सांग्लम्। षाटीकां च विधाय तत्सहितोऽयं व्रथोमयांक-नार्थमर्पितः ॥

५६ कि वेदैः स्मृतिभिः पुराणपडनैः शास्त्रेमहाविस्त्रुहै।

स्वर्गग्रामकुद्यीनवासफलदैः कर्मिकयाविश्रमैः।
मुक्त्येकं स्वबंधदुःखरचनाविध्वंसकालानलं

स्वातमानम्दपदप्रवेशकलनं शेषा वाणिग्वत्तयः॥ भतेहरि वडादरा कारागार। बुधादनं ) नांदोलस्य ठाकौरकुलीत्पन्नस्य पुरुषोत्तममासस्य शुङ्घापूर्णिमा ) धाराशास्त्रयंगलाल: सोतीरामः १९८४.

## પ્રાકૃત પ્રસ્તાવના GUJARATI PREFACE.

५७ न योगेन न सांख्येन कर्मणा नो न विद्यया । ब्रह्मात्मैकत्ववोंधेन मोक्षः सिद्धचित नान्यथा॥विवेकचूडामणि॥

વેદાંતશાસ્ત્રાવિશે અષ્ટાવકગીતાનામના ગ્રંથ અતિશય મખ્યાત છે. પ્રજ્ઞ અને જ્ઞાની પુરૂષાને આનંદ ઉપજે એવાં અનુભવાસ્ટારયુક્ત સ્પષ્ટ વચના જે આ ત્રાંથમાં છે તેવાં અન્ય ગ્રંથામાં ક્વચિત્ મળશે. મારા વિદ્યાર્યાં ચુ સ્વર્ગસ્થ પિતા પાસે જયારે અક્ષરમુખતરીકે હું સંસ્કૃતના અભ્યાસ કરતા હતા ત્યારે આ શ્રંથ મારા દૃષ્ટિક્ષેપમાં આવ્યા હતા અને તે ગ્રંથના સ'સ્કૃતશ્લોકા તેના અર્થ સહ પ્રાકૃત સમશ્લાકમાં પ્રસિદ્ધ કરવા હું વિચારતા હતા. પરંતુ લગ-ભગ મેં ૩૫ પુસ્તકા પ્રસિદ્ધ કર્યા છતાં આ બની શક્યું નહિ. તદન તરમ વડાદરા-કારામાં હું કારાગુષ્ત થયા; ત્યાંના કારાપાલ રા. સુકરજી આર્યપુત્રે મને ૭કત ગ્રંથ ર્વેચ્છભાષાંતર**ટીકાસહ રચવા મતિ આપી કારણ**ે કે હાલ સ્લેચ્છભાષાના લગભગ આખી દુનિયામાં પ્રચાર છે, અને કારાપ્રમુખ રા. માનકર આર્યપુત્રે મને આજ્ઞા આપી. મુંબઇના નાણીતા પુસ્તકવિકયિક એન.એમ.ત્રિપાઠીને મેં યુકાવ્યું કે ઇંગ્રેજી, વા ગુજરાતી ભાષામાં અષ્ટાવક્રગીતાનું ભાષાંતર છે કે કેમ ? એમના જવાબ નકારમાં આવ્યા આથી અધિકારીના આ વિચારા મને હત્તમ લાગ્યા; પરંત પાક્તપ્રજ્ઞ મંતુષ્યાતે આ લાભમાંથી દૂર રાખવા મને અયોગ્ય લાગ્યું, તેમજ માત્ર પાકત લખી આખી દુનિયાના લાભ ગુમાવવા એ તદૃત ગેરવ્યાજબી ભાસ્યું; આર્યાવર્તમાં ગદ્ય કરતાં પદ્યના ખહુ મચાર છે અને તેથી ગિરિધરકવિકૃત રામાયણ, વલ્લબ-વ્યાસકૃત મહાભારત, પ્રેમાન દુકૃત નળાખ્યાન વગેરે તમામ ધાર્મિક શ્રંથા માત્ર પદ્મમાં છે. ઋને ગદ્ય કરતાં પદ્મ સારી રીતે સમજાય છે ને મુખપાઠ કરી શકાય છે; જ્યારે ગદ્ય મુખપાઠ કરી શકાતું નથી. તેમજ પદ્મ જેટલું રસિક થઇ પહે છે તેટલુ ગલ રસિક લાગતું નથી. માટે સદર અષ્ટાવકગીતાના શ્લોકાનાઅર્થનુ ભાષાંતર ગુજરાતી સમશ્લાકમાં આપ્યું છે; કતાં બોજ આવૃતિમાં જરૂર લાગશ તા ગઘમાં પૂર્ણ ભાષાંતર આપવામાં આવશે વા ગુંજરાતી ગઇ અને પદાનું જુદ્ પુસ્તક થશે.

હવે કહેવાનું એ છે કે, કેઠલાંક પુસ્તકા મારા વાંચવામાં આવ્યાં છે જેમાં સંસ્કૃતશ્લાક નાચે સંસ્કૃતભાષાંતર ને સમજીતી છે અને સંસ્કૃતના અજ્ઞ લાકા માટે ૫૦ એક પત્રમાં પુસ્તકને છેડે એક્લું ભાષાંતર હિંદુસ્થાની કે ગુજરાતી ભાષામાં આપવામાં આવ્યું છે. અને ળીજાં ભાષાંતરાના અભાવે સંસ્કૃતના અજ્ઞ મનુષ્યા પણ માત્ર ઉકત ભાષાંતર માટે ઉકત પુસ્તકાનું મૂલ્ય ગાપી તેની નવી આદુત્તિએ। ખહાર પાડવામાં પ્રથમ કારણભૂત થયા છે. આમ કરશું મને અન્યાય ભરેલું લાગ્યું, તેયી મેં સ્ક્રેચ્છમાષાંતર પહેલાં પ્રાકૃતપત્ર ગૃહસ્થા માટે સંસ્કૃતશ્લાક, સંસ્કૃત-શ્લાકના સ'સ્કતમાં અન્ત્રય, અને તરતજ ગુજરાતી સમશ્લાક મૂક્યા છે જેયી એ ત્રણે ખાખતાે સાથે વાંચનાર સાધારણ સંસ્કૃત ગુજરાતી જાણનાર ગૃહસ્થ, સ્લેચ્છ-ભાષાના અલ હોય તાપણ સારી રીતે સમજી શકે. આથી ગુજરાતી જાણનાર ગૃહસ્થ, સંસ્કૃત તથા ગુજરાતી વાંચી, મ્લેચ્છમાષાનું જ્ઞાન ન હેાય તેા સ્ક્ષે≈છભાષાંતર પડતું મૂકરો એવી આશા છે કેમકે સ્ક્ષે≈છભાષાંતર કે ટીકાયી તેમને લામ નથી તેમ હાનિ પણ નથી. વળા ગીતાના શ્લોકા **ઉપરાંત મારા મુખપા**ડમાંથી ળીજા વેદાન્ત ત્રાંથામાંના આધારભૂત ૧૦૫ સંસ્કૃતશ્લાક મે<sup>\*</sup> ઠાંકયા છે તેપણ સાધારણરીતે સંસ્કૃત જાણનારને ઉપયાગી થઇ પઠશે. ભાષ્યકાર વિદ્વાન છે એવા આડંબર કરવાના પ્રયત્ન મહાત્માથ્રી ગાંધીજીના મત્તાનુસાર કરવામાં આવ્યા નથી અને તેથી સમશ્લાકમાં દુઃસ્મર શબ્દા વાપરવાની રીતિ પસંદ કરી નથી. પરંતુ સાધારણ મનુષ્ય સમજ શકે એવા સમશ્લોક ળનાવ્યા છે; વળી જ્યાં જ્યાં સંસ્કૃત રાબ્દાે દુઃસાધ્ય છે ત્યાં ત્યાં કૃષ્ણ અક્ષરમાં તે તે શબ્દાે દર્શાવા તેમના અર્થ કૃષ્ણાક્ષરમાં ૈાંસમાં મુદ્રિત છે. અશુદ્ધ મુદ્રા માટે 'શુદ્ધિપત્ર' પણ મુદ્રિત છે.

મે' સ્લેમ્ઝમાષામાં " **રીકિવેસ્ટ ડુ રુલસ**િ"માં કબુલ કર્યું છે કે મને સ્લેમ્ઝના અને સંસ્કૃતના મૂળાક્ષરતું પણ પૃણું જ્ઞાન નથી અને અત્રે પુનઃ કબુલ કર્યું છું કે મને ગુજરાતી બારાખડીતું અપૃષ્ટું જ્ઞાન છે. પછી મને કવિતા બનાવતાં કચાંથી આવેડે! હું કાવ નથા તથા ભાષામાં પ્રમાણ વચના લખી શકતા નથી. વળા અક્ષ-રાના અર્થ અને અલંકાર અનેક છે. એઠલું જ નહિ પણ કવિતાના ગુણદાષ અનેક પ્રકારના છે એ હું કોરા કાગળમાં લખી સત્ય કહું છું. મારી કવિતા સર્વગુણ રહિતા

છે પરંતુ તેમાં એક વિશ્વવિદિત ગુણ આત્માપ્રસાત્માના દર્શનના છે; માટે જેને નિર્મલ જ્ઞાન છે તેવા સજજના વાંચશે, સાંભળશે અને વિચારશે. કાઇ કવિતા સારી હોય અને વિદ્વાન કવિથી રચાયલી હોય પરંતુ તે આત્માપરમાત્માના રહસ્ય હીન હોય તો જેમ ચંદ્રમુખી સ્ત્રી વસ્ત્રવિના રોાભતિ નથી, તેમ તે કવિતા રેાાભતિ નથી. હવે છંદ, પ્રખંધ, અલંકારાદિ ગુણરહિત કવિતા વિચારથી પરિપૂર્ણ હોય તેંા તે ઉત્તમ મનાય છે. તેન હું આશા રાખું છું કે સાક્ષર પંડિતા એવી કથા આદર-પુર્વક કહેશે અને સાંભળશે કારણકે સંતો ભ્રમરની માકક ગુણચાહક છે. મારી કવિતામાં કુવિતાના ગુણના અભાવ છે પરંતુ તેમાં આત્માપરસાત્માનું રહસ્ય વિશ્વવિદિત છે. ચંદ્રનની વાસથી ધુમાડા પાતાની સહજ કટ્તા ત્ય!ગે છે. મલયાચલના પ્રસંગથી કાષ્ક્રના વિચાર થતા નથી પરંતુ તે કાષ્ક્ર ચંદ્રન સમાન આદર પામે છે; જેમ ધેત કૃષ્ણ-કાળા છે પરંતુ તેનું દુધ ઘણું જ ઉજ્જવલ અને ગુણદાયક છે તેથી લાક એને પીએ છે; તેમજ ભાષા મારા જેવા ગમારની હોય પરંતુ તેમાં આત્માપરમાત્માનું રહસ્ય હોવાથી જ્ઞાની લાક તેને કથે છે ને સાંભળેછે. સર્પાને મસ્તક મહિત, પર્વતમાં માણેક. અને ગજરાજ-હસ્તિના કુંભસ્થલમાં મુક્તા શાભતા નથી, પરંતુ જો તે કાઇ રાજ્યના કિરીટમાં અથવા નવયાવના સુંદર સ્ત્રીના શરીર શણપારે હોય તા હત્તમ લાગે છે; તેમજ પાંડિત કહે છે કે વિદ્વાન કવિઓની કવિતા વા પાયિકા એક દેશમાં રચાય છે અને બીજા દેશમાં ગીતિકા ખને છે.

હૃદય સિંધુ સમાન છે, ખુદ્ધિ શુક્તિ-છીપ સમાન છે, સ્વાતિ નક્ષત્ર શારદા છે અને જો ઉ-તમ વિચારાની વૃષ્ટિ થાય તા કેવતા ઉ-તમ મુક્તામણિ ખને છે. અને એ ' કવિતારુ પ મુક્તામણિને કવિતાની " યુક્તિથી વિધી આતમાપરમાત્માના રહસ્યરુ પ ઉત્તમ તંતુમાં પરાવીને સજ્જનો તેને આપણા શુદ્ધહૃદયમાં ધારણ કરે છે, અને આતમાપરમાત્મામાં શુદ્ધ પ્રેમ છે તે શાભા છે. આટલું કથન કર્યા છતાં જે મારી કવિતામાં દોષારાપ કરશ તે તત્વજ્ઞાને કુંભકાર વા મૂર્ખ છે, જોકે કવિતા મા ગુણાગુણથી મને હર્ષ શોક નથી અને મારી પાતાની અને મારી વિદ્યાની સ્તૃતિ નિંદા મને સમાન છે. મેં આ ગ્રંથ સંસ્કૃતમાં પરમાતમાર્પણ કર્યો છે.

## રાજા જનક અને અષ્ટાવક સુનિનું સંક્ષિપ્તિમાં દૃત્તાંત.

આ અષ્ટાવક્રગૃીતામાં શ્રીઅષ્ટાવક્રમુનિએ, સીતાજીના પિતા અને શ્રીરામ-ચંદ્રજીના શ્રશુર મિથુલા નગરીના રાજ જનકને "પે ગડામાં પગ ને છાદ્યાના ઉપદેશ "એ પ્રસંગથી બાય આપ્યા છે. તે સંબ્રિપ્તિમાં એવા રીતે કે ઉક્ત રાજ્યએ વ્યાह્મણના મુખયી ઉપરતું શાસ્ત્રાક્ત વાક્ય કથા પ્રસંગે સાંભળયું. તેમાં શંકા લેઇને તે સિદ્ધ કરવા કિંવા છેકી નાંખવા વ્યાહ્મણને આજ્ઞા કરી. વ્યાહ્મણ @ભયના અનાદર કર્યા તેથી તેને કારામાં નાખ્યા. આટલેથી સંતાષ ન માનતાં પાતાની હદના અને પાતાની હદ નજીકથી જતાઆવતા તમામ વ્યાહ્મોગોને પાતાના સેવક માર્ક ત પકડાવી, ઉભયમાંથી એક ન કરે તેને કારામાં નાખવા આજ્ઞા કરી; પણ કાઇ બ્રાહ્મણે તેમ કર્યું' નહિ અને કારાગારના નિવાસ પસંદ કર્યા. આ દુરાયહ છેવટે અષ્ટાવક્રમુનિ, કે જેમનાં અષ્ટ અંગ પાતાના પિતા કહેાધ્રમુનિના પ્રહ્માન ભ્યાસમાં વિધ્ર કરવાથી, જન્મથી વક હતાં, તે અષ્ટાવકમુનિના જાણવામાં આવ્યા; એટલે તરત જનક રાજ્ય પાસે જઈ પ્રથમ કારાગુપ્ત બ્રાહ્મણોને બ ધનમુકત કરાવી તેને બ્રહ્માપદેશ કર્યો. આ ઉપદેશને અષ્ટાવકગીતા એવું નામ આપ્યું. જનક રાજ્ય જે જે મશ્ના કરે છે અને તેના જે જે મુનિશ્રી પ્રતિવચના આપે છે તથા તે ઉપસ્થી જનકરાજાને પ્રદાજ્ઞાનના અનુભવ થાય છે તે સર્વ કથા આ ગીતામાં આવે છે; રાજા બ્રહ્મલીન, છવન્મુક્ત ખને છે. આ ગ્રંધની પ્રસ્તાવના મેં સંસ્કૃતમાં લખી છે.

५८ तावद् गर्जनित शास्त्राणि जस्वुका विषिने यथा । न गर्जति महाशक्तियीवद्वेदान्तकेसरी ॥

લડો દરા, કારાગૃહ, ખુધદિન, પુરૂષાત્તમ માસ, શુકલાપૂર્ણિમા, ૧૯૮૪. ધાગશાસ્ત્રી-વકીલ અંખાલાલ માતીરાય ઠાકર, નાંદાલકર

# INDEX OF SUPREME PHILOSOPHY

| Sanskrit Dedication સંસ્કૃત અર્પણપત્રિકા.                                              | II        |
|----------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Sanskrit Perface सम्भूत प्रस्तावना.                                                    | III       |
| Gujarati Perface गुજराती वा प्राकृत प्रस्तावना.                                        | IV        |
| English Gujarati Index of Gita & ASX                                                   |           |
| –ગુજરાતી ગીતાની અનુક્રમણિકા                                                            | 1111 / 11 |
| The Supreme Philosophy for East and West.                                              | 1         |
| Page-1 The Secret of the Self. 18 The Not-                                             |           |
| Self. 20 The Supreme Self. 24 Religious                                                |           |
| Doctrines of India. 37 Explanation of                                                  | r         |
| Vedic Words. 41 Western Philosophy.                                                    |           |
| 42 Being and Nothing. 43 Ego and                                                       |           |
| Non-Ego. 46 Conclusion of Vedanta.                                                     |           |
| 53 What is Absolution 2 59 O                                                           | ,         |
| 53 What is Absolution? 58 Causes of                                                    |           |
| the Downfall of India once at her full rise<br>and the procedure to restore her to her |           |
| original condition. XIV Administration                                                 |           |
| of Ancient India with Manu's Laws-                                                     |           |
|                                                                                        |           |
| the Story of the king Januka and the                                                   |           |
| learned sage Ashtâvakra-originator of this Gita.                                       |           |
| Request to Rulers, News-paper-editors,                                                 | 61        |
| and the lettered by the commentator                                                    | 01        |
| with Summation.                                                                        |           |
| 77                                                                                     | XXIV      |
| Fabulous Story murders law & lawyer X                                                  | XIIX      |

## SUPREME PHILOSOPHY FOR EAST AND WEST

The Secret of the Self and the " ।" आत्मरहस्य चाएम्

 भर्तृहरि ॥ आयुर्वपदातं नृणां परिमिनं राश्रो तद्ध्यं गतं तस्यार्थस्य परस्य चार्ष्यमपरं वालन्वकृतन्वयोः । शेषं व्याधिवियोगदुः वसितं नेवादिगिनीयने अवि वारितरद्वेचच्चलतरे मोख्यं कृतः प्राणिनाम् ॥

Translation: -- A hundred years is the duration of a man's age regulated, half of which is wasted in nights: (now remains 50) the other first \{\}\] in childhood and the last \{\}\] in old age (now remains 25); the residue is conducted with agony resulting from diseases, disjunction (of friends and family) and in service etc., of the wealthy; whence can a man's life-a restless passage like the waves of water, go to happiness of

#### **Our Confusion**

Harassed by doubts and driven by questions concerning every moment and aspect of our life, that follow on our heels, bafiled in our efforts to understand the world-process completely; barred out from a perfect religious philosophy, a system of knowledge which would consistently and directly unify and guide our thought, desire and action, head, heart and limbs, in this life and all lives to come; unable to rest peacefully in a mere incomplete knowledge, in a mere belief which remains outside of our daily life, and is often coming into conflict with it, we go back ever and anon to that earlier answer, which, if only belief, only incomplete knowledge, is yet a religion also, a religious philosophy, however imperfect. We have trodden many paths which have allured as with promise of profit, have sometimes made us forget for the time being the goal of our enquiry, and have even, now and then, led us to a short-lived peace and confidence in agnosticism, in a declaration of the impossibility of final knowledge and the futility of all our search. And all these paths we have discovered again and again to be blind alleys, each only leading to a new question and a new wall of difficulty.

Admittedly, there is no other mystery than

the mystery of the One Self. The simplest, the nearest, the dearest, is the truest and the deepest; as here so everywhere; as now so ever; as thus so always; as the atom so the solar system; as the microcosm so the macrocosm. There is no break in the law of analogy, i. e., of continuity i. e., of Unity, anywhen and anywhere and anyway. Once this is realised, all facts, happenings, laws, so-called errors and so-called truths, i. e., part-truths, all become self-evident—at seen, matters for mere description. There is nowhere any originality or invention.

#### Harassing questions for solution

(1) What are the secret of the Self and "I"? (2) What are the Not-Self and the "Not-I"? (3) What is the Supreme Self? (4) What are the religious doctrines of India द्वेत, अद्वेत and विशिष्टाद्वेत and deism, theism and atheism of Europe? (5) What are वेद, वेदांग, वेदांत, पुराण, उपपुराण, उपनिषद, उत्तरसीमांसा, श्रुति, स्मृति, संहिता, शास्त्र, स्त्र and सांख्य (These are all scriptural ordinances of Hindus which are translated and well explained at a latter stage) (6) How is Western

Philosophy? (7) What are Being and Nothing

named by Mr. Hegel Western philosopher (8) What are Ego and Non-Ego talked off by Mr. Fichte, a well-known Western philosopher? (9) What is the conclusion of axia (10) What is absolution? (11) What are the causes of downfall of India which was once at her full rise and how to restore her to her original condition? (12) How was the administration of ancient India conducted by statesmen and a king in olden times?

All these questions awaiting solution by means of the one solution only, the whole labyrinthine maze clearly leading us back again and again to the same starting-point, we shall master and traverse the whole by means of a single clue.

Our individual-ego जीव is now in the grasp of an indefeasible reflectiveness, of a craving of the intellect (विवेक) that may not be repressed. He has attained his majority and must now stand on his own feet; his parents may not fondle him in their lap any longer. Well my friend, have patience, we will make sure of eternity; we will be freed from the fear of death; we will obtain salvation, absolution from all ills

provided we do not be a judge of others. Let us be a judge of ourselves; we have no divine right to be a judge of others with thousands of demerits, defects and vices secretly hidden in us and very well konwn to us, though we pretend to show our excellencies and merits, as many a judge punishes adultery and bribery, though he himself may be an unpaid slave of both or either of them.

Apart from that, consider minutely the following points of philosophy to enable us to write some pages on 4 lines from Brahd-Aranyaka Upanishad and Panchdashi.

Let us then recollect past from the day of our brith, asking ourselves "I" who played and leaped and slept as an infant in my parent's lap so many years ago, have now infants in my own. What unchanged and persistent particle of matter continues through out these years in my physical organism? What identity is there between that infinite body and this adult one of mine? But the "I" has not changed. It is the same. Talking of myself I always name myself "I", and nothing more nor less. The sheaths

in which I am always enwrapping the "I"-thus: I am poor, I am rich, I am black, I am white, I am strong, I am weak, I am happy, I am unhappy, I am a god in dreams, a very helpless world-prisoner creature-a 011 -these are accidents and incidents in the continuity of the "I". They are ever passing and varying. The "I" remains the same. Conditions change, but they always surround the same "I", the unchanging amid the changing; and anything that changes is at first instictively, and later deliberately, rejected from the "I," as no part of itself. And as it remains unchanged through the changes of one organism, so it remains unchanged through the changes and multiplicity of all organisms.

#### आमंत्रितोऽहमयमित्येवात्र उत्तवाऽथान्यन्नामप्रत्र्ते यद्स्य भन्नति।

Ask anyone ard every one in the dark, behind a screen, through closed door-leaves;

Translation—" Who is it"? The first impulsive answer is: "It is I". (ब्रह्द अर्प्यक उपनिषद्) What varies not nor changes in the midst of things that vary and change, is different from them.

Let us go back and further argue out on the

2nd line of Brahad-Aranyaka-Upanishad to fully master both the lines.

My friend, thus potent is the stamped impress, the unchecked outrush, the irresistible manifestation of the common "I" in all beings. The special naming and description: "I" am so and so", follows only afterwards, on second thought. So real is the "I" to the "I" that it expects others to recognise it as surely as it recognises itself. Again, what is true of the "1" with regard to the body is also true of it with regard to all other things. The house, the town, the country, the earth, the solar system, which "I" live in and indentify and connect with myself, are all changing momentarily; but "I" feel myself persisting, unchanged through all their changes; I am never and can never be conscious of myself, having ever been born or of dying, of experiencing a beginning or an end.

## ६० मासाद्वयुगकल्पेषु गतागामिष्वनेकथा।

# नोदेति नास्तमेत्येका संविदेषा स्वयंप्रभा ॥ पंचदशी

Translation:-In all the endless months, years, and small and great cycles, past and to come, this Self-luminous Consciousness alone ariseth never, nor ever setteth.

But as regards all the things other than "I", that "I" am conscious of, "I" am or can become conscious also of their beginnings and endings, their changes.

## ६१ संविदो व्यभिचारस्तु नानुभूतोऽस्ति किहिचित्। यदि तस्याप्यनुभवस्तर्ह्ययं येन साक्षिणा। अनुभूतः सएवात्र शिष्टः संविद्धपुः स्वयस् ॥देवीभागवत

Translation:—Never has the cessation-either in time or in space-of consciousness been experienced, been witnessed directly; or if it has been, then the witness, the experiencer, himself still remains behind as the continued embodiment of that same consciousness.

निह कश्चित् संदिग्धे अहं या नाहं वेति । Bhamati Translation:—None doubts "Am I or am I not." This has been said over and over again by thinkers of all ages and all countries. It proves the existence of everything else that is provable. It is not and cannot be proven by anything else. The very instict of language, in East and West, past and present, bears eloquent, insistent, irrefrangible evidence to the fact in the words स्वतः प्रमाण self-evident, स्वयंसिद्ध self-proven, evident and proven in, by, and to itself, the

finality of all testimony, on which alone the purely imaginary assumptions, metaphysical concepts, of even that so-called exactest and most certain of sciences, mathematics, in all its departments, are veritably and utterly founded.

If any earnest-minded man from ourselves feel himself disturbed by any such, then let him ask himself and the maker of the statement, by what laws of deductive or inductive logic is such statement justified? If there are many points in common between the liver and the brain, what similarity is there between bile and thought to justify an inference as to the similarity of their causes? And, again, how do we know that such things as liver and bile and brain are? Because we see and feel them! But how are we sure that we see and feel? Do we see our eyes that see, and touch our hands that touch? If our senses prove their obejects, what is the evidence, the proof, of our having the senses, ear, skin, eye, tongue, nose-the senses, mind, not the reflected images in a mirror which are sense-less-and of our having corresponding sensations through them? Is it not that we are

sure of our seeings and feelings, of our having the senses wherewith we do so, of our existence at all, only because we are conscious of such things? It is far easier to walk on the head comfortably without the aid of arms or legs than to live and breathe and move and speak without the incessant presupposition that consciousness is behind and beyond and around everything. Argue as we may, we are always driven back, again and again, inexorably, to the position that consciousness is verily our all in all, the one thing of which we are absolutely sure, which cannot be explained away, and that the Universal Self, the one common "I" of all creatures is our last and only refuge. यानि प्रमाणान्यवलम्ब्य बहुलं वाग्व्यवहारास्तेषासेव प्रमाणानां कि प्रमाणम् । Shri-harsha, Khandana-Khâdya. "What is the proof of our proofs." यैरेव तावदि-द्रियेः प्रत्यक्षमुपरुभ्यते तान्येव संति चाप्रत्यक्षाणि । Charaka "The senses which sense are themselves unsensed. " श्रोत्रस्य श्रोत्रं...चक्षुषश्रश्चः.....। "The Hearer of the ear,.....The Seer of the eye..... is the Self.''-केनोपनिषद्. प्रत्यक्षपरा...प्रमितिः  $Ny \hat{a} y a -$ Bhâshya. "All proofs, all evidence, ultimately depends upon, all mental processes work back to, प्रवश्न or sensation, "in the narrow sense; all experiences ultimately base upon experience, direct cognition, consciousness, in the larger sense.

- ६२ सर्वप्रमाणसत्तानां पदमव्धिरपामित्र । प्रमाणमेकमेवेह प्रत्यक्षं तदतः श्रृणु ॥
- ६३ सर्वाक्षसारमध्यक्षं वेदनं विदुरुत्तमाः। नूनं तत्प्रतिपत्सिद्धं तत्प्रत्यक्षमुदाहतम्॥
- ६४ अनुभूतेर्वेदनस्य प्रतिपत्तेर्यथाविधम्। प्रत्यक्षमिति नामेह कृतं जीवः स एव नः॥
- ६५ स एव संवित् स पुमान् अहंताप्रत्ययात्मकः।

स ययोदेति संवित्त्या सा पदार्थ इति स्मृता॥ योगवाशिष्ठ Translation—As the ocean is the abiding place of all waters, so the proof of all proofs is प्रत्यक्ष direct cognition—the अध्यक्ष over lord of each and of all the senses, प्रत्यक्ष वेदना feeling, अनुभूति experience, प्रतिपत्ति awareness, संवित् consciousness; it is the जीव, it is the पुमान (पुरुष) the 'person', personality, of the nature of I-feeling; and its संवित् cognisings, modifications, states, are पदार्थ 'things', 'meant by words.'

My dear friend, see the story of Rbhu and Nidagha in the विष्णुद्राण and also of the kind in योगवासिष्ठ which show "I am a character in your dream; and you are a character in my dream."

12

Here "I" and "your" and "you" and "my" are all in 'each' consciousness, and "each"-the notion of 'many single ones' that is implied by 'each'-is also One and the same consciousness. The vicious circle is solved by adding "and I and you both are creatures of the dream of the Universal Self". My friend, let us proceed further but do'nt feel impatient, do not exclaim: "What is this "I" that is neither this nor that"? Let us define it, if we can, by any particular 'this' or 'that.' The whole of the world-process has been now endeavouring so to define it, for the whole past half of all time and by the whole half of all countless possible 'this's'; and it has not succeeded. It will go on similarly endeavouring to define it in the whole future half of all time and by the remaining half of endless possible ways; and it will not succeed. not succeeded and will not succeed. T<sub>t</sub> because the very being of the "I" is the negation, the opposite, of all 'not-I's', all that is object, all that can be known as a knowable object by the knower 'I', all that is particular, limited, defined, all that can be pointed to as a 'this'. Do we think that we will evade this

inevitable conclusion by denying the 'I' altogether? we cannot do that, as already said. We will only stultify ourselves. 'I' is not nothing but it is not anything.

Let us ponder deeply over this for days and days and weeks and months and years if necessary, as Indra did while trying to learn the secret of the Self from प्रजापति the Lord of creation in the उपनिषद story, till we see the pure, unique, universal, and abstract being of the "I". We will do so if we are in earnest with our search; and when we have done so, more than half of our battle is won. We have attained to the प्रत्यगात्मा the 'in ward,' abstract and universal Ego, and are now in sight of परमात्मा the 'Supreme', the Absolute Self, the Self solved, loosed, freed from conditions, limitations, relations, ब्रह्म the Eternal which is the final goal and the ultimate place of Peace If. the emmet were to sigh for soverignty of a worldwide human empire, it would be a glorious consummation indeed, as compared with its present condition, when it attained thereto, as it surely would if it desired persistently and ardently enough. But would that glorious consummation

be a final consummation? Do we wish only such a one? What if one were ruler or a solar system, omniscient and omnipotent-but omniscient and omnipotent within the poor limits of a solar system only! One solar system may be, nay, must be, to another solar system-circumscribed in a sufficiently greater breadth of space and length of time-even as a small molecule is to the whole earth-globe; and such comparative smallness and greatness are endless. The ruler of a solar system, of a hundred, of a thousand, of a million solar systems rolled into one, must die, as such ruler. His life, as such ruler, had a beginning and must have an end. This fact is almost plain to the physical senses, to say nothing of logical inferences. Physical science sees starts and systems beginning and ending. Whatever tenure of true immortalily such a ruler has, he has it because of the identity of his self with the प्रत्यगात्मा, the universal Self, even as much as, and no more and no less than, the meanest worm whose form exists within his system. We do not at present seek for anything that is only comparative and circumscribed and limited

by death at both ends. We want an immortality that is unlimited and uncomparative. Such can be found only in the pure " I".

६६ एतद्योनीनि भूतानि सर्वाणीत्युपघारय।
अहं कृत्स्नस्य जगतः प्रभवः प्रस्यस्तथा॥६॥
६७ मत्तः परतरं नान्यितकचिदस्ति घनजय।
मयि सर्वमिदं प्रोतं सुत्रे मणिगणा इव॥७॥

अन्वयः—सर्वाणि भूतानि एतद्योनीनि इति उपधारय। (अतः) अहं कृत्स्नस्य जगतः प्रभवः तथा प्रत्यः (अस्मि)॥६॥ (हे) धनंजय। मत्तः परतरम् अन्यत् किंचित् (अपि) न अस्ति। स्त्रे मणिगणाः इव इदं सर्वे मिय प्रोतस् (अस्ति) ॥७॥

Spiritual Translation.—Acknowledge this to be the womb of all beings. The "I" is the origin and the end of all the worlds or I am the source of the forthgoing of the whole of the universe and likewise the place of its dissolution (6) There is naught whatsoever higher than the "I", O conqueror of wealth of wisdom, all this is threaded on the "I" as rows of pearls on a string or all this multitude of worlds is strung together on the "I" even as jewels on a thread or than the 'I' anything Other is Not; in the 'I' is all This strung even

as rows of gems on a thread, O winner of wisdom. 7 (Ambalal's unprinted annotation and spiritual translation of Bhagvad-Gita. 7th dis.)

योगबासिष्ठ says नात्यंतमज्ञो नोत ज्ञोऽण्यधिकारी प्रशस्यते॥ None can turn attention to that of which he knows nothing at all; none needs to enquire about that of which he knows already.

The commentator now wishes to show philosophy of Tulsidas with beauty of his language as Tulsidas was a devotee of devotees of Rama, whose follower is the commentator.

चौपाई-लागे करन ब्रह्मउपदेशा, अज अहैत अगुण हृद्येशा अकल अनीह अनाम अरूपा, अनुभवगम्य अखंड अनुपा मनगोतीत अमल अविनाशी, निर्विकार निरवधि सुखराशी सो तैं तोहिं ताहि नहिं भेदा, वारिविचि इव गावहिं वेदा॥

Translation:-Began to preach the sermon regarding the Eternal (adding that) the Lord of the heart is unborn, monistic, attributeless, entire, indifferent (careless), nameless, formless, knowable by experience, the whole, incomparable, beyond the reach of mind and organ of senses (unthinkable), pure, indestructible, changeless, unlimited, a treasure of delight; the Crown or End of knowledge at declares that there is no

difference between Thyself and Himself as (there is no difference between water and waves. अस प्रमु हृदय अछत अविकारी, सकल जीव जग दीन दुखारी नाम निरूपण नाम यतनते, सो प्रगटत जिमि मोल रतनते॥

Translation:-Such a Lord, pure and changeless exists in the heart (of every body and yet) all beings are miserable and wretched in the world (Tulsidas spares shame on their part); investigation of the name-the original form so appears by the effort of (the muttering of) the name as a the price from a gem (appears; Tulsidas means to say that when the name is muttered effortfully, the Eternal will atonce appear in the heart when individual-ego will find that he is not a worldly prisoner enslaved by egoism but a part and parcel of the Supreme Self. बालकांड). Krishna also says in भगवद्गीता ६८ अवजानन्ति मां मूढा मानुषीं तनुमाश्रितम् ।

परं भावमजानन्तो सम भूतमहेश्वरम् ॥ भगवद्गीता ॥ अन्वयः-भूतमहेश्वरं सम परं भावं अवजानन्तः सूढाः सामुषीं तम्म आश्रितं माम् अवजानन्ति ॥

Translation:—(1) When clad in human semblance, the blockhead, ignorant of the supreme nature of the 'I', the great Lord of beings,

disregard the 'I'. or (2) the heedless ones contemn the 'I' embodied in the human frame, unwitting of the supreme status of that 'I', as the Great Lord of all that hath come forth. Ambalal's unprinted annotation and spiritual translation of Bhagavad-Gita IX, 11).

#### 2 The Not-Self and the 'Not-I' अनातमा च नाहम्

Let us note that the characteristics of the "I" are universality and abstractness, so are the characteristics of 'Not-I' particularity and concreteness. It is always a 'this', a particular something that is always, in ultimate analysis, limited and definable in terms of the senses. Its special name is the Many, as that of the Self is the One. That it is generalised under the word 'Not-Self' is only a pseudo-generalisation by reflection of the universality of the "I". The word pseudo does not mean here false in the sense of 'non-existent', but only in the sense of 'apparent,' 'not real,' 'borrowed,' 'reflected. It is used to distinguish the universality of the one from that of the other. The physical fact of the continuance and indestructibility of matter illustrates this fact. Because the T' and the 'NotI' always imply each other and can never be actually separated, they are always imposing on each other one another's attributes. The 'I' is always becoming particularised into individuals, and the 'Not-I' always becoming generalised into the elements and classes and kinds of matter, because of their immanence within each other. The 'Not-I' is the Negation of the T' i e, a negation of itself by the T'. What objection can there be to the statement that "I am not Not-I", "I am nothing else than I"? Is it not purely equivalent to the statement "I am only I"? Compare the Sanskrit expressions अन्यद्न्यत् other than other, i. e, other than not-I; and नानन्यद्न्यत् not other than no-other, i. e. the same as not-not-I; also अनन्यद्न्यत् not other than the other i.e., including the other or not-T within Itself.

These the Self and the Not-Self, are the last two irreducible facts of all consciousness. They cannot be analysed any further. All concrete life in cognition, desire and action begins and ends with these. They are the two simplest constituents of the last result of all philosophical research.

### 3 The Supreme Self परमात्मन्

We do not want to know how and why and whence the Self. When we come to a true eternal infinite One, further search for causes ceases. To ask for a cause of that which is unlimited and changeless is meaningless and nonsensical. यद्परिणामि तद्कारणम्॥ the Changeless is Causeless. Mr. Hume, a great Western philosopher says "What is incorruptible must be ungenerable." The Sankhya declares that the concrete-seeing intelligence' and its 'argumentation' can never come to a finality. All enquiry starts with a certain standard: when we have found such and such a one, we shall toil and seek no further and no longer; and uncausedness, self-existence, is, on the very face of it, part of the standard of the enquiry after the unlimited. What we want is to derive all and everything from one true, unchanging and unlimited something, which something shall be our-self. But we must do and nothing less. We must this conclusively to ourselves that our Self is the true eternal and unlimited, that it is not based in anyway on the Not-Self, but that from it is derived the Not-Self and a countless, boundless, endless series too of not-selves.

Impossible, truly, to all appearance! And yet untill this so impossible task is done, there is no final peace, no final satisfaction. Amass worldly wealth and glories, amass endless particulars upon particulars of science, amass occult knowledge and powers high low degree, for a thousand and for thousand thousand and years, do not this, set not at rest this doubt-and there will be no peace for us. Secure this and all else will follow in its proper time, serenely, certainly, and peacefully. The gods themselves have suffered from this doubt, as यस the King of death said:

Translation from छांदोग्योपनिषद् "Indra, the king of gods, found no pleasure in his heavenly kingdom and, forsaking it, studied अध्यातमविद्या the Science concerning the Self, for a hundred years and one, in all humility at the feet of अजापित The lotus – seated Lord of Creation." देवीभागवत Says even राजु Preserver of the

Universe, had to master it before he could become the ruler of a system. Let us then set our hearts on mastering it. We must define our factor or ward both with His incarnations. He is our Supreme Self, Absolute, from Whom we have proceeded.

- ६९ Vishnu यस्पाहिश्वमिदं सर्वे तस्य राक्तया महात्मनः। तस्मादेवोच्यते विष्णुविश्वातोः प्रवेशनात्॥
- ७० Bhagavat ऐश्वर्यस्य समग्रस्य वीर्यस्य यशः श्रियः ज्ञानवैराग्योश्चैव पण्णां भग इति स्मृतम् । उत्पत्ति प्रत्यं चैव भूतानां गतिमातिम् वेत्ति विद्यामविद्या च स बाच्यो भगवानिति ॥

Vishnu had ten incarnations, namely 1 Matsya, (Fish) 2 Kurma (Tortoise) 3 Varaha (Boar) 4 Nrasinha (half body of an eminent man and half of a lion) 5 Vâmana (Dwarf) 6 Parsurâma (a battle-axe or hatchet possessed son of Jamdagni) 7 Râma (king Dasharatha's son) 8 Krishna (Vasudeva's son) 9 Buddha (S'akyasinha, founder of the Baudha religion) 10 Kalkin (Destroyer of the wicked and liberator of the world). Let us, define them all from Gita Govinda with their short biography. Thery are described by the commentator in full in a Sanskrit

dedication to Krishna of his unprinted Bhagavad -Gita.

७१ Incarnations वेदानुद्धरते जगन्निवहते भूगोलमुन्दिभ्रते देत्यं दारयते विलं छलयते क्षत्रक्षयं कुर्वते । पौलस्त्यं जयते हलं कलयते कारण्यमातन्वते कलेच्छान् मूर्च्छयते द्शाकृतिकृते कृष्णाय तुभ्यं नमः गीत गोविंदः

Let us by the bye define the causes and result of the two chief incarnations of Vishnu as Rama and Krishna, 7th and 8th incarnations known to all. The shlokas no doubt contain the sum and substance of रामायण and भागवत

- ७२ Rama आदौ रामतपोवनादिगमनं हत्वा मृगं कांचनं वैदेहीहरणं जटायुमरणं सुम्रीवसंभाषणम् । वालीनिम्रहणं समुद्रतरणं लंकापुरीदाहनं पश्चाद्रावणकुंभकर्णहननं एतद्वि रामायणम् ॥
- ७२ Krishna आहौ देविकदेवगर्भजननं गोपीगृहेवर्धनम् मायापूतन जीवितापहननं गोवर्धनोद्धारणम् । कंसच्छेदन कौरवादिहननं कुंतिस्ततापालनम् एतद्धागवतंपुराणकथितं श्रीकृष्णलीलासृतम् ॥

Let us now proceed further saying that the first result of this last effort is a return to the first answer on a higher level. The universal Self, the One without a second, by its own in-

herent power of desire, creates the Not-Self, at the same time dividing itself into many selves, assuming names and forms by combination with the Not-Self.

Translation from छांदोण्योपनिषद and तैचिरीयोपनिषद "It willed: May I become many, may
I be born forth." "Having created all this, it
entered thereinto itself." Such are the first
of the scripture-texts which seek to sum up the
world-process in one single act of consciousness
and bring it all within the Self. The relation
between ईश्वर and जीव God and individual-ego is
that of an indivisible conjunction, the individual
ego being unable to exist without the energising
support of the universal Spirit, as the tree cannot
live and subsist without its sap, See द्वेत वेदान्त
for जीवजीवभेद, जीव-ईश्वरभेद, जीवजगद्भेद, जगद्ईश्वरभेद, and जडजहभेदः

Let us finally search for changeless and yet it shall explain and contain all the multiplicity and endless change within itself. (continued).

#### 4 The Religious doctrines of India

द्वेत, अद्वेत and विशिष्टाद्वेत वेदान्त—The assertion of two different principles in philosophy-God

and the creation, is called द्वेत चेदान्त dualism in philosophy. The doctrine of identity of the ਕ਼ਬ Eternal with the universe or the soul, is called अद्वेत वेदान्त undualism in philosophy. The doctrine laid down by Ramanuj Swami in philosophy which regards the ब्रह्म Eternal together with प्रकृति matter as really existing is called विशिष्टाद्वेत वेदान्त special undualism in philoso phy. See deism, theism atheismon page 206. One substance, eternal, restful, changeless ईश्वर the Lord, has two aspects, चित् and अचिन्, animate and inanimate, conscious and unconscious, Self and Not-Self; and by its माया, शक्तpower causes an interplay of the two, for its own higer pleasure which there is none other to question, without any compulsion from without.

Purport from ब्रह्मरण्यकापनिपद् and प्रशापनिपद् "It has two natures, the one formless, and the other forms." "It became husband and wife." 'It is being and nothing". Such is the second series of scripture-texts that correspond to this stage. Instead of the complete separateness of seer and seen, instead of the ordinary सांख्यमत of पुरुष and प्रकृति, Subject and Object, we have a

complete pantheism of ensouling life and organism. The two are not only seer and seen, subject and object, desire and desired, actor and acted on, but also soul (i.e., जीव or mind) and body, force and 'receiver,' cause and instrument, knowledge and organ of knowing, desire and tool of desire, actor and means of action.

Well my friend, in this stage we have many questions and doubts as "How may the soul be freed from pain, how may misery be abolished, how may happiness be expanded and perpetuated infinitely"?—the central motive which governs the whole of life. Its simple and true answer is "By realisation of the true nature of the soul as the Supreme Self." Within is without and initiality within.

and always" will be understood by he who grasps this secret of the heart of motion, time and space. For the sta-individual-ego is the tireless weaver that, on the warp and woof of time and space, with the shuttle of motion, weaves eternally the countless-coloured tapestry of all this multifarious illusion-world. carrying

the whole plan thereof ince-santly within itself, and so carrying 'all', 'always' and 'everywhere' in one. If we turn our eyes to the warp and the woof and the shuttle, we see but the endless tapestry of Penelope that never progresses and never regresses, though worked incessantly. Law requires more law, and that again more still; to fulfil and justify the opposed necessities, to reconcile the contradictions of the coustitution of the Absolute, one process is invented; that shows defect, another is invented; that breeds only new grievances, they are amended; ten more start up, new laws appear to cover them! A laughable yet very serious, a fearful yet allbeautiful, an exceeding simple yet most awesome and stupendous ন্তীন্তা, pastime and child's play.

Complications are not outside of the जीव the individual-ego, but, as soon as it realises its identily with the universal Self, within it. (कटोपनिषद्)

The जीव individual-ego is a compound of ज्ञान, इच्छा and क्रिया-wisdom, desire and action, which, by the necessary fact of their confinement to particulars, realise their inseparable contemporaneousness only in an

endless succession, rotating one after the other, two being always latent, but never absent, while one is patent. इश्वर इति इश्वर:। कर्तुमकर्तुमन्यथा कर्नु समर्थः ईश्वरः Translation: – He who rules, is the master, the sovereign; He who can do, or not do, or do otherwise as he pleases.

By predominance of one function extending over a long period in a lifetime, silar: individual-egoes become distinguished, despite the perpetual rotation of all three or as 'men of knowledge', 'men of action' and 'men of desire' or as men of undifferentiated, unskilled work.

### ७४ अहमेवासमेवायं नान्यद् यत् सदसत्परम् ।

पश्चादह यदेतच योऽवशिष्येत सोऽस्म्यहम् ॥II,IX,32भागवत

Translation:—The 'I' alone was in prime of time, and nothing else, neither the existent nor the non-existent. nor even seria matter which is beyond both; the 'I' was afterwards also, and the 'I' is all this, and what remaineth behind, that also is the 'I' (Ambalal's unprinted translation of Shrimad Bhagavata.)

७५ एतस्य ब्रह्मणो नाम सत्यमिति । तानि ह वा एतानि जीण्यक्षरार्ण स ति यमिति । तद्यत्सत्तंद्मृतमथ यत्ति तन्म-र्यमथ यद्यं तेनोभे यच्छति ॥ छांदोग्योपनिपद्

Translation:—" The name of ब्रह्म eternal is truth, सत्यं, which consists of three letters, स, sa, ति, ti, and यं yam (Satyam). That which is sa is the unperishing; that which is ti is the perishing; that which is yam holds and binds the two together." The unperishing here means nothing else than the unlimited universal Self, प्रत्यगात्मा; the perishing is the endlessly perishing, everrenewed and ever-dying, ever-limited Not-Self or मूलप्रकृति; the nexus, that which holds and binds the two together, is the unending relation of Negation by the One of the Many other, in which the two are constantly and inseparably tied to each other in such a way that the two together make only the numberless Absolute. ७६ सत्य ब्रह्मित सत्यं ह्येव ब्रह्म। ते देवाः सत्यमेवोपासते। तदेतज्यक्षरं सत्यर्भित । स इत्येकमक्षरं ति इत्येकमक्षरं यभित्येकक्षरं । प्रथमोत्तमे अक्षरे सत्यं मध्यतोऽनृतं । तदेतदनृतमुभ्यतः सत्येन परिष्रहोतं सत्यभूयमेव भवति । नैनं विद्वांसमनृतं हिनस्ति ॥ ब्रह्द्-अरण्यक-उपनिषद्

Translation—Truth. सत्यम्, verily is ब्रह्म eternal .....The gods contemplate and worship the truth, सत्यम् only. Three-lettered is this सत्यम्; स, sa, is one letter, ति, ti, is one letter, and यं, yam, is

one letter. The first and the last letters, imperishables, are true; in the middle is the false and fleeting. The false is encompassed round on both sides by the true. The true is the more, the greater, the prevailing. He that knoweth this—he may not be overpowered by the false." Here \(\mathbf{x}\) sa, the first truth, is Being; and \(\mathbf{x}\) myam, the second truth, is Nothing, for both are imperishable; the middle is becoming, the everfleeting and ever-false. In other words, the Self is a fact; the Negation, of the Not-Self by the Self, is also a fact; the Not-Self is not a fact, it is only an appearance, an illusion.

Now, let us consider the interpretation of Aum; the full meaning of it, is explained with authorities by the commentator on page 150-152 of this book. (Do read it now) However, its full meaning would be the proposition Ego-Non-Ego-Non (est), or I-Not-I-Not (am), which sums up all the three factors of the world-process into a single proposition and a single act of consciousness. \$\overline{\chi\_0}\$, \$\overline{\chi\_0}\$ and \$\overline{\chi\_0}\$ is Translation:—Unmoving, it outstripeth the wind; the gods themselves may not attain to it; it goeth beyond

all limitations; by knowledge of it, the जीव individual-ego attains to the (first) peace of unity; it is the white, the bodiless, the pure, the Self-born, itself uncaused and changeless, and causing all things else and all their changes, smaller than the smallest, yet vaster than the vastest; it cannot be spoken of or seen or heard or breathed, but itself speaks and sees and hears and breathes; it espouses the enquirer and appears within him of its own law, and may not be taught by an other; ever it hides in the cave of the heart; it upholds the three worlds; it divides itself and appears in all these endless forms, and yet is best described by saying, नेति नेति "not this" "not this" "not this".

Mndaukya-Upanishad-अवमात्मा बहोति This आत्मा Self is the बहा Eternal. The meaning is that the one so described is the आत्मा, but the same आत्मा plus the description, viz., 'not this'-that is to say, plus consciousness that "I am not other than I," which consciousness is inseparable from, nay, is the very being, and the whole being, and the whole nature of the Self-is बहा. For concrete illustration, let us take the case of सुर्शन sound slumber, awaking from which one says "I slept

well, I knew nothing." Knowing nothing, i, e., the Not-Self, he was out of time literally, he was at complete rest in the Eternal, wherein he felt perfect are repose after are the day's turn of fatiguing work; whereout he comes back again into time and to the cognition of somethings, when the restlessness of desire for experiences of the world again overpowers him. fatira and arrana can be translated as repose and restlessness, restraint and 'uprising,' retirement and enterprise, inhibition and exibition, obliviscence and reminiscence, unmanifest consciousness or sub-consciousness or dormant memory and manifest consciousness, rest and work, fatigue and activity, sleep and wakefulness.

Let us now understand that the very essence of the Not-Self is manyness, separateness; and as the marks of the Self are universality and unlimitedness so the marks of the Not-Self are limitedness, particularity, ever specifiedness.

Two arcs and two only, and always, are there in the endless revolution of this wheel. On the first arc, that which is not, the 'this', appears as if it is; it takes 'name and form', a 'local habitation and a name', and predominates

U. the Self. This is the प्रवृत्तिमार्ग, the of pursuit, whereon the जीव the individualised self, feels its identity more and more with the Not-Self, separates itself more and more from the universal Self, runs after the things of sense, and takes them on to itself more and more. But when the end of this first arc of his particular cycle comes, then the जीव inevitably undergoes विवेक and वराग्य, thought and surfeit, and turns round on to the other arc, the निवृत्तिमार्ग-the path of renunciation, when, realising more and more its identity with the universal Self, it separates itself more and more from the things of sense and gradually and continually gives away all that it has acquired of the Not-Self, to the जीवा स् who are on the प्रवृत्तिमार्ग and need, them. Thus while on the first arc the Not-Self, falsely masquerading as a self, prevails, and the true Self, is hidden, on the second arc the true Self prevails, and that Not-Self, or the false self, is hidden and slowly passes out of sight. To him who sees with the eye of matter only, incognisant yet of the true Self, the sita seems to live and grow on the first arc and to decay

Misprints. Page 23 कुंतिसुता for कुंतिसतं: श्रीविनाप हरणं

and die on the second, and be no more at the end of it. The reverse is the case to the eye of spirit only. What the truth is, of both and in both, is clear to him who knows the स्वभाव nature of the Absolute, and the perfect balance between spirit and matter. Let us explain विवक्त and वैराज्य used above. विवक्त is discrimination between नित्यानित्य the Permanent and the Fleeting; वैराज्य is the co-efficient revolt against all selfish desire for fleeting things and sorrowpervaded joys. The Permanent appears to the जीव first as the lasting, then as the ever-lasting, and only finally as the true Eternal, the विवर्त opposite of the other two, in correspondence respectively with the three answers said before.

Metaphysic is the chief of all sciences— Knowledge of one is knowledge of the Whole.

That the world-process is an illusion is, like so many other 'metaphysical' laws and facts, visible even to the 'physicial' eyes. That which passes, is at one moment, and is not the next-how else can it be named and described than as illusion, violating, as it does all the so-called laws of thought? Science has been described as organised

knowledge. But the world-process is an organised process; Nature has been organic Unity, is a परार्थसंघात, in the words of the सांख्य, "an organisation for the sake of the Self." Therefore sciences are only descriptions of portions or aspects of the World-process as so organised. And metaphysic, the Chief of Sciences, which co-ordinates all the others, is therefore only an accurate description of the essential facts of the world-process as completely organised and co-ordinated by the unity of the Self. Hence the scripture statements " Knowledge of the One is knowledge of the Whole". The study of the physical science, pursued sufficiently far, no doubt, leads to monism also, the realisation that the world-process is something continuous, unbroken, that the individual is not different, but part of one continuous whole. (Do read this commentator's commentary on चेराव्य dispassion page 66-68 of this book.) अहेत Monism, thus reached is generally an external or objective saga, so to say one in terms of the Further reflection converts it into third person. internal and subjective, transforms it into terms of the first person. To reach अदीन is to attain मेण्य

absolution; and ant, and historiminating is the way, pondering, reflecting, discriminating, meditating, dwelling or any one of the main aspects or factors of the universe, "consciousness" or 'will' 'cause' matter' or 'force' etc., In fact the seeker may start anywhere, but if he goes on only to the end, he will surely arrive at the same goal. But it should be noted and remembered the intellectual attitude of and perseverant search, must be accompained by the ethical attitude of array dispassion.

#### Pleasure to one is pain to another.

Pleasure to one is pain to another and, again, to that one, in the same way. So with the rise and decay of the natural kingdoms of minerals, vegetables, animals, men, gods; of human kingdoms ornations, of plauets and of solar systems at the expense and the gain. respectively, of one an other. That this must be so is due to the fact that the totality of paired and opposed matter (positive and negative) is fixed, once for all as the whole, by that unconditioned thought or idea which is the Absolute, and cannot newly be added to or taken away from (that totality always

zero, equal plus and minus). Matter is thus uncreatable as well as indestructible (See interesting and suggestive statements in suggestive in this connection.) Therefore what appears as an increase in one place or moment is necessarily due to a decrease in another place and moment, and vice versa. This will be well understood by him who knows the law of action and reaction.

5 Explanation of वेद, वेदांग, वेदांत, उपनिपद्, उत्तरमीमांसा, पूर्वमीमांसा, श्रुति, स्मृति, पुराण, उपपुराण, संहिता; शास्त्र, सूत्र and सांख्य. वेद Means knowledge but here Crown or End of all knowledge and also scriptural ordinances of the Hindus, orginally three ऋग्वेद, यजुर्वेद and सामवेद; to these the अथर्ववेद seems to have been subsequently added which are writings regarded as a direct revelation from the Deity and are called अति what is heard to distinguish them from Exia or sacred lore of human origin; the several sages to whom verses or hymns of the Vedas are ascribed are regarded as हृद्यारः seers not as ख्राहारः composers. वेदांग is the name of certain works which are regarded as auxiliary to the Vedas divided into six branches-each branch being probably represented at one time by several works-as (1) farent the science of pronunciation (2) छंदम prosody (3) व्याकरण grammar (4) निरुक्त philosophical explanation of difficult Vedic words (5) उद्यातिष astronomy and (6) करप ceremonial. वेदांत Means उपनिपद् and also उत्तरमीमांसा. Now मीमांसा means investigation and it is also a name of one of the six systems of philosophy founded by Jaimini and concerns itself with the proper interpretation of the ritual of the Vedas; sometimes it is called पूर्वमीमांसा in contradistinction to the वेदान्त system which is considered to be a sequel of Jaimini's system and styled उत्तरमीमांसा; there is however, a very little in common between the two systems. उपनिषद is certain mystical writings attached to the Brahmanas, the aim of which is the ascertainment of the secret sense of the Veda, यद्वेदाध्ययनं तथोपनिषदां योगस्य सांख्यस्य च ज्ञानम्. ( মান্তরী মাখন ). The word ত্র্বালিবহু is variously defined from which 3 definitions are given hereunder by the commentator. (७७) उपनीय तमात्मानं ब्रह्मापास्तद्वयं यतः । निहत्यविद्यां तज्ज च तस्माद्पनिष-द्भवेत्॥ (७८) निहत्यानर्थसूलं स्वाविद्यां प्रत्यत्तया परम्। नयत्यपास्तसंभेदमते। वोपनिपद्भवेत् ॥ ( ७९ ) प्रवृत्ति-

हेतुज्ञिःशेषांस्तनमूळोच्छेदकत्वतः। यतोऽवसाद्येद्विद्यातस्मादुप-विषद्भवेत् ॥

There are 108 उपनिषद्म mentioned in the मुक्त-कोपनिषद् and to this number, addition is made. The commentator wanted to give the names of all of them but that would be lengthening the book nor are only names useful to the reader.

पुराण is the name of a certain class of sacred works ascribed to च्यास and containing the whole body of Hindu mythology; पुराण is thus defined; they are principally eighteen. The commentator points them all in a verse.

८० Definition-सर्गश्च प्रीतसर्गश्च वंशो मन्वंतराणि च । वंशानुचरितं चैव पुराणं पंचलक्षणसू ॥

८१ Names of 18 पुराण-अष्टाद्श पुराणांन पुराणज्ञाः प्रचक्षते । ब्राह्मं पाद्मं चैष्णवं च शैवं भागवतं तथा । तथा-न्यनारदीयं च मार्केडेयं च सप्तमम् । आग्नेयमप्टमं चैव भवि-ष्यं नवमं स्मृतम् । दशमं ब्रह्मचैवर्त छैंगमेकादशं स्मृतम् । वाराहं द्वादशं चैव स्कांदं चैव त्रयोदशस् । चतुर्दशं वामनं च कौमं पंचदशं स्मृतम् । मात्स्यं च गारुडं चैव ब्रह्मांडं च ततःपरम् ॥ A secondary or minor Purana is called उपपुराण.

८२ Enumeration of उपपुराण by Hemadri. आद्यं सनत्कुमारोक्तं नारसिंहमतः परम्। तृतीयं नारद्योक्तं

कुमारेण तु भावितम्। चतुर्थं शिवाधर्माख्यं साक्षाइंद्रिनः भाषितम्। दुवसिसोक्तमाध्यं नारदौक्तमतः परम्। कापिछं मानवं चैवतथैवोशनसेरितम्। ब्रह्मांडं वारणं चाथ काछिकाव्हय-मेव च। माहेश्वरं तथा शांवं सौरं सर्वार्थसंचयम्। परा-शरोक्तमवरं तथा भागवताव्हयम्॥

संहिता is any methodical collection of texts or verses; হাছে is a science. মুন্ন is any manual containing such aphoristic rules, as वेदा-न्तसत्र. सांख्य Sankhya is the name of one of the six systems of Hindu philosophy, ascribed to the sage Kapila and so called as enumerating twenty-five Tatvas or true principles; its object is to effect the final liberation of the twentyfifth Tatva, viz., purusha (the soul) from the fetters of the phenomenal creation by conveying a correct knowledge of the twenty-four other Tatvas; the Sankhya system agrees with Vedantism in being synthetical, so differing from the analytical Nyaya; its great point of divergence from the Vedanta is its maintaining two principles, which the Vedanta denies. (Copied from this commentator Ambalal's explanation for संख्य in his unprinted annotation and spiritual translation of Bhagavad Gita.

#### 6 Western Philosophy.

Fallacy of Western gentlemen in religious philosophy-Historical and evolutionary, are the modern Western thoughts, on the other hand, for various reasons becoming disconnected with भूम, religion-law, which in its perfection and completeness is the one Science of all sciences, knowledge, pre-eminently directed to the achievement of desired happiness here hereafter by means of appropriate action, ( वंदोविक सन् ) the वेद Crown or End of all knowledge, as it is named in Sanskrit. The main Spring of this Western knowledge is mainly intellectual, knowledge for the sake of knowledgeat least as that mainspring is described by some of those in whose hands it has made progress, especially in science. This fallacy-as it is, despite its brilliant results in science and philosophy also-has its own good reasons for coming into existence, as may be understood from some of the points treated here. They are, no doubt, successful in the mechanical arts and appliances of peace and war, conquest and commerce, which makes these Western races the rulers of the surface of this earth at the present day; but if they turn their attention to this point of Supreme Philosophy as their attention is attracted in the transient pleasures of this perishable body, they can, undoubtedly and unquestionably, cut a very good figure in it.

#### 7 Being and Nothing.

Western philosopher Mr. Hegel's Being and Nothing however incomplete is completed by ANTICANICA—Merely to say that every change implies a falling of Being into Nothing and of Nothing into Being is perfectly true; but is true only as breaking down some old, preconceived notions obstructive to further progress, true as a stimulus to further enquiry; it is not quite immediately satisfactory in itself or helpful towards the solution of the final doubt. The fact is indeed patent—the world of things is Ha Being as well as ANTI Non—Being; that it is both and that it is neither; but the statement remains dark, unlighted; the fact remains unintelligible. Where is the lamp to light it up and to make all clear at once.

Then this speaking in the third person, Being and Nothing instead of in the first and second person, Self and Not Self-'I' and 'You', reinvests the whole problem with the old strangeness which we were at so much pains to transform into the home-feeling that goes with the words Self and Not-Self. Being means Self to us; and Nothing is nothing else than Nof-Self (in the sense of a denial of the Self) if it is anything at all. To speak in terms of 'pure universal notions', of Being and Nothing, etc., instead of Self and Not-Self and their derivatives, to imply that 'spirit' (in the sense of Self) is subsequent to 'pure immaterial thought', is to walk on the head and hands instead of the feet.

#### 8 Ego and Non-Ego.

Mr. Fichte has talked of Ego and Non-Ego but it is to take a regressive rather than a progressive step. Ego and Non-Ego we understand; they are directly and primarily in our constitution; nay, they are the whole of our constitution, essence and accidence, core and crust, inside and outside, the very whole of it. But Be-

ing and Nothing we understand only through Ego and Non-Ego; otherwise they are entirely strange and unfamiliar. Being is nothing else than position, positing, affirmation by consciousness, by the 'I'; Non-Being is Nothing else than opposition, contraposition, denial by that same 'I'. This is practically admitted by Mr, Stirling as much in What is Thought? HIHAR and शारीरक रीका--The opposition between the undistinguished ब्रह्म Eternal or आत्मा or Ego, on the one hand, and the Non-Ego on the other, is stated correctly by the वेदान्ती philosophers thus: The आत्मा is that of which आकाश ether, air, fire, water and earth are the विवर्तस् opposites, perversions. The relation between them is indicated by मधुसुद्व सरस्वती in a manner which comes home to the reader even more closely than Fichte's: Eternal dreams all this universe, and its waking is the reduction of it all to illusion" The instinct of the intellect cries out as the very first words of all logic, as the primary laws of all thought, that A is A and that it is not not-A, that Being is Being only and never Nothing. The Non-existent or Nonentity cannot be, and

the Existent or Entity cannot not be "
८३ नासतो विद्यते भावो ना भावो विद्यते सतः॥
उभयो रिष हष्टोन्तस्त्वनयोस्तरबद्दिभिः॥ भगवद्गीता
अन्वयः-असतः भावः न विद्यते। सतः अभावः न विद्यते।
तण्यदर्शिभिः अनयोः उभयोः अपि अन्तः हष्टः॥

Translation—The Non-existent or Nonentity cannot be, and the Existent or Entity cannot not be; the truth about both hath been discerned by the seers of the essence of things. (Ambalal's unprinted annotation and spiritual translation of Bhagavad Gita 11. 16)

It is no longer a mere and supposed logical law of all thought; it is the One supreme all-comprehending Law of all being; it is thought which is identical with the whole of reality. The one law of all laws, the pulse of the world process, the very heart-beat of all life is here now. (See in this connection this commentator's note on Comparison of Eastern and Western Philosophy page 96-98 of this book)

The following 38 are the chief works on Western Philosophy gone through by the commentator which he recommends to the desirous of knowledge of Western Philosophy.

Works on Western Philosophy-1 Psychology of Sex 2 Replies to Criticisms, in Essays, by Herbert Spencer 3 Response in the Living and the Non-Living. 4 Science and the Infinite 5 Science of Knowledge. 6 Secret Poctrine. 7 Secret of Hegel. 8 Story of Life's Mecanism. Nature of life 9 Text-book to Kant 10 Theosophist 11 Origin of Life 12 What is Thought 13 Zading et Micromegas, Voltaire. 14 Psychology by Hoffding 15 William Jame's Psychology 16 Herbert Spencer's Psychology 17 James Ward's Psychology 18 Principles of Science 19 Pragmatism 20 Political Ideals 21 Occult Chemistry 22 Scripture's New Psychology, The 23 Monadology, by Leibnitz 24 Machinery of the Universe 25 Caird's Introduction to Philosophy of Religion 26 Hegel's History of Philosophy 27 Ueberweg's History of Philosophy 28 Schwegler's History of Philosophy 29 Handbook of Chemistry 30 General Physiology 31 Adamson's 32 Mill's Examination of Sir William Hamilton's Philosophy 33 Dolbear's Ether, Matter and Motion 34 Wildon Carr's Bergson Fighte's Dignity of Man 36 E. Carpenter's Drama of Love and Death 37 Electrical Theory and the Problem of the Universe, and lastly 38 Encyclopædia Britannica.

#### 9. Conclusion of नेदांत Vedanta.

We travelled slowly and laboriously to the Absolute from the confusion of the world. In that we saw the first trinity, of the Self, the Not -Self, and the Negation. We saw again that the Self was triple सत्-चिद्-आनंद; the Not-Self was triple राजस-सत्व-तमस; the affirmative शकि-energy of the Negation is triple सृष्टि, स्थिति; and स्थ; and, finally. that the Negation itself was also triple

देश-काल-किया: It should also be noted that each one of this last trinity is again triple in its own turn. We may conclude this line of observations by noticing another series of triplets very important in itself and also illustrative in a high degree of the principle of reflections and re-refl ections. The attributes size, life and variation, common to both aspects or halves of the jivaatom, all considered with special reference to the primal, twofold (or threefold) motion of alternation involved in the Negation, which constitutes the swing of the world-process, yield us these parallel triptets; viz.,: (1) 'increase, decrease and equality ' in respect of matter; and 'liberality, narrowness, and tolerance, in that of spirit; (2) "growth, decay, and continuance" in respect of body; and "pursuit, renunciation, and indifference or equanimity', in that of the soul; (3) "expansion, contraction, and rhythm" in respect of the sheath; and 'pleasure, pain and peace', in that of the sala individualeg<sub>0</sub>

The Most significant definition of जीव individual-ego is that it is a persisting point, i.e.. a line or sphere of consciousness and subjectivity, in its triple aspect of cogniser, desire and actor. Combining definitions of sits and atom, a jiva-atom might be defined as the individualised Absolute—thus bringing out the true significance of the current saying, that "the jiva individual—ego is verily at Eternal and Naught; else as in—

# ८४. श्लोकार्धेन प्रवश्यामि यदुक्तं प्रंथकोटिभिः। व्रह्म सत्यं जगन्मिथ्या जीवा ब्रह्मेव नापरः॥

Translation—I tell you in half a verse which is described by crores of volumes that the Eternal is true, the world is false and that the individual-ego is not other than Eternal; while a particular number of them may be said to constitute a particularised Absolute, or a world-system, a cosmos that also appears like the individualised Absolute to become complete in itself; and the totality of these individualised and particularised Absolutes to make up the universal or truly complete Absolute, the as Eternal; all this not interfering, in the slightest degree, with the fact that the individual or (strictly speaking) singular, particular and

universal are not three but absolutely identical, literally one and the same.

The peculiarity of nature requires a special note from the commentator who has experienced the ups and the downs in his life by a special favour of the worthy officers of the Baroda State and so he is enabled to show that life is balanced against death; progress against regress; anode against kathode; anabolism against katabolism; pleasure against pain; being against nothing; spirit against matter. Taking the net result of each completed life also, we see the same balancing appear, as has found expression, and in one sense, true expression, in words of like those of Bhartrihari, the poet-king-sage.

८५ इंद्रस्याशुचिश्करस्य च सुखे दुःखे च नास्त्यन्तरं स्वेच्छाकल्पनया तयोः खलु सुधा विष्ठा च भोग्याशनं। रंभा चाशुचिश्करी च परमप्रेमास्पदं मृत्युतः

संत्रासोपि समः स्वकर्मगतिभिक्षान्योन्यभावः समः॥भर्तृहरि॥

Translation -- What real difference is there between the pleasures and the pains of the king of gods and those of a hog, one of the lowliest animals? The joys of love and of life that the one derives under the promtings of desire, from

also means a plantain tree but not here) and from nectar, the same are derived by the other from his lowly mate and excrement—his so—called foul and filthy food. The terrors of death again are as keen to the one as to the other. Respective desire—and makes a difference in their surroundings and appearances. But the net result and the relativity of the subject and the object, enjoyer and enjoyed, sufferer and cause of suffering, are the same.

Note: "He sees that all जीवस् individual-egoes, rise and fall, lower and higher, endlessly in pseudo-infinite time and space and motion. He sees that the जीव individual-ego that is a crawling worm to-day will be the ईश्वर Lord of a great system to-morrow; and that the जीव that is a ईश्वर of a system to-day will descend into deeper densities of matter in a greater system to-morrow, to rise to the still larger lordship of a vaster system in still an other कर्ण-age" (ब्रह्मारण्यकीपनिषद)

८६ येयं प्रेते विचिकित्सा मनुष्येऽस्तीत्येके नायमस्तीति चान्ये। एतद् विद्यामनुशिष्टस्त्वयाऽहस् वरणानेप वरस्तृतीयः ॥कठोप-॥ Translation—The doubt that seizeth the beholders when a man passeth away, so that one sayeth 'He still is 'and another, 'No, he is no more'—I would know the truth of this, taught by thee, O Death! This is the third of the three boons thou gavest.

This is the boon that Nachiketa निकेता asked of यम the god of Death. And यम shrank from the great task imposed on him and answered: "Even the gods have suffered from this doubt, and very subtle is the science that resolveth it. Ask thou another boon! Besiege me not with this. Take all the pleasures that the earth can give; take undivided sovereignty of it"! But निकेता said; "Where shall all these pleasures be when the end comes! The pleasures are not pleasures, poisoned by the constant fear of Thee! The gods too suffer from the doubt, for they are only longer-lived and not eternal; and that they suffer is but reason why I would not be as they; I crave my boon alone. निकेता asks not for another.

ब्रह्द-आरप्यक्-उपनिषद्-मैत्रेयी's question to याज्ञवलक्य when he offered wealth to her at parting. "If all this earth with all its gems and jewels

were mine without dispute, should I become immortal"? Yajnavalkya's answer "No, thou couldst only live as the wealthy live and die as they. Wealth brings not immortality"? Then Maitreyi said "What shall I do with that which makes me not immortal? Tell me what thou knowest brings assurance of eternity."

यागवासिए's वैराग्य प्रकरण—Rama's question to Vasishtha: "The books that say that ब्रह्म, विष्णु and महेश, the lotus—seated god of creation, the God Himself—Preserver of Peace and the god of gods, are the three highest gods that rule our solar system, say also that they die. Brahmâ-the highest seated, falls; the unborn Vishnu disappears; and भव—महेश source of the existence of this world, himself goes into non—existence! How then may feeble souls like mine find peace and rest from fear of death and change and ending?" Manu says: "To be at the mercy of another, to be dependent on another, to be subject to the relentlessness of death—this is misery. To be self—dependent—this, this is happiness."

Translation—" He that seeth all beings in the Self, and the Self in all beings (things),

he thenceforth doubteth no more. Where is faintness? Where is sorrow, there, in the consciousness wherein all things have become the Self, of the knower that beholdeth the oneness of all beings "? ईशोपनिषद् (See also भगवद्गीता XIII, 31.)

10 What is HIM-Freedom, Emancipation, Absolution, Salvation, Deliverance, Final Beautitude, Eternal Peace, Bliss, Eternity, Supereme Abode or whatever you name it?

यागाध्य - चित्तविमुक्ति - Two kinds of मांझ, seem to be indicated by the Sanskrit works. One is the 'metaphysical' मोझ proper, 'the radical deliverance' from the ultimate doubt of immortality and Self-dependence and from the fear of death and subjection-to-another, It is a change of the attitude of the चित्त the mind; instead of thinking of, clinging to, working for, the part, the limited, the individualistic, egoistic self, it has turned to, or rather into, and knows, desires, works for, or rather as, the Whole, the unlimited, the Universal Self. This seems to be meant by what is called चित्तविमुक्ति. कार्यविमुक्ति - The other kind, called कार्यविमुक्ति, may be regarded as including many special kinds of मोझ; indeed, strictly

speaking, countless kinds, for there must be as many kinds of freedom as there are of bondage.

Verses from वायुपुराण, भविष्यपुराण, and मत्स्य-पुराण and also purport from योगवासिष्ठ and भागवत for different kinds of freedom:—

(८७) सत्त्वपुरुषयोः गुद्धिसास्ये कैवल्यमिति। द्श-मन्वंतराणीह तिष्ठंतींद्रियचितकाः। भौतिकास्तु शतं पूर्ण सहस्र त्वाभिमानिकाः॥ (८८) बौद्धा दशसहस्त्राणि तिष्ठंति विगतज्वराः। पूर्णे शतसहस्त्रं तु तिष्ठंत्यव्यक्तचितकाः। पुरुषं निर्गुणं प्राप्य कालसंख्या न विद्यते॥ वायुपुराणः॥

८९ भविष्यपुराण—मोक्षश्चतुर्विधा विष्रा सालोक्यं तपसां-द्रवस् । सामीप्यं भक्तितो जातं सारूप्यं ध्यानसंभवस् ॥ (९०) सायुज्यं ज्ञानतो ज्ञेयं तेषां स्वामी परः पुमान्। द्विगुणो हिगुणो ज्ञेय आनंदे। मोक्षिणां क्रमात् ॥ (९१) देवानां चैव देहेषु ये मोक्षाः पुनरागताः। यद्गत्वा न निवर्त्तते तद्विष्णोः परमं पदम् ॥ (९२) यत्मसन्नेन विषेद्र सायोज्यं से भवेत्तव। मनुमात्रश्च यः कालस्तावत्ते मोक्ष आस्थितः॥ भविष्यपुराण॥

सत्स्यपुराण-(९३) यज्ञैश्च देवानामोति वैराजं तपसा पुनः। ब्रह्मणः कर्मसंन्यासात् वैराग्यास्त्रकृतेर्लयम् । ज्ञानात्प्रामोति कैवल्यं पंचैता गतयः स्पृताः॥ सत्स्यपुराण.

योगस्त्र and भाष्य speak of कैवल्यं final beautitude as the highest-the transcendental or metaphysical मोक्ष; of धर्म-मेघ and अन्यताख्याति as approximations thereto; and of विदेह und प्रकृतिलय as the two chief 'empirical' kinds. These last the grown amplify into details. souls which merge into (1) the various cosmic or 'systemic' इन्द्रियस्-senses of the systemic इंश्वरthe Lord (corresponding to various देवा: ऋपयः gods and sages etc.,):(2) or into the systemic भूतम् or तस्वस्; (3) or into the अहंकार principle; (4) or into the बुद्धि-महत् principle; (5) or into the अध्यक्तमूछ-प्रकृति principle; or attain other states; by means of यज्ञ-sacrifices, or तपस् self-denial, or resigned detachment from the fruits of action; or भक्ति or intense वैराय-dispassion without clear recognition of the nature of the Self; enjoy these states for various periods. Only the realisation of the Self is Timeless.

योगवासिष्ठ-Gives a fine description, first of the जीवन्युक्त; and then of the विदेहमुक्त, thus: "When the body of the जीवन्युक्त-one liberated while in the body, falls away under the touch of time, he enters into the विदेह condition. As space he holds the starts within himself; he blazes as the sun; he blows as the breezes; as the earth he bears the mountains, the forests,

the races of men and animals; he bears fruit in the trees, he flowers in the creepers, he flows as the rivers, he surges against the shores of the earth as the mountainous billows of the ocean; he rains life-sap into the vegetable kingdom as the moonlight; he kills out life as the हालाहळ-venom; he illumines the heavens as light, and merges them in gloom as darkness; he lives and wakes and sleeps as the minds of all; he is each atom and all stars at once; indeed he is now all time, all space, and all their moving contents.....विदेहमुक्त-But, if the विदेहमुक्त becomes thus identical with the world-process, is that deliverance or but a deeper mergence into the welter of High illusion?......It would be such deeper mergence were it not accompanied with the consciousness that the illusion is illusion, that there is no other-than-I, that ब्रह्म Eternal is अन्दर्भत्." In the last statement is probably conveyed the distinction between the विदेह and प्रकृतिलय of the योगखूत्र on the one hand, and the केवल्य of the योग'or विदेह of the वेदान्त on the other. भागवत-That the ancient tradition of the times of the उपनिषद् and the योगवासिष्ठ is living still, the tradition, namely, that when the soul turns from the finite, ethically, emotionally, and intellectually, it necessarily finds the Infinite and attains माञ्च, that thereafter the individual consciousness turns more and more into the cosmic consciousness, that ज्ञान-वैराग्य-भक्ति are but the inseparably correlated aspects of each other and grow towards perfection side by side, as said in the भागवत Bhagavata.

Eternal, such is the unwanting Supreme. Knowing it, whatsoever one desireth, that is his! The one Ruler that abideth within all beings as their Inner-Self, That maketh the one seed manifold!— the wise that realise That One within themselves—unto them belongeth the eternal joy, unto none-else, unto none-else! The Eternal amidst the ever-lasting, That maketh and fulfilleth all the countless desires of the many-they who behold That One in their Self, unto them, and unto none-else; belongth the Eternal Peace."

भागवत-"This is the sole sense of the वेद, such is the whole essence of all Experience-that all language declareth only the 'I' and describeth

58 11 Key to restore India to her originality.

naught-else; it imagineth the I' in all kinds of forms and rejecteth them all; in the realising that all else than I' is but illusion of the I' and in the denial and abolition thereof is found the Final Peace." (From Ambalal's unprinted translation of Shrimad-Bhagavata.)

1. II Causes of the downfall of India, once at her full-rise and the procedure to restore her to her original condition.

The time and the causes of the full-rise of India are not given by the commentator as it is known to all that it was solely due to the Science concerning the Self and prevalence of Sanskrit language of high cultivated thoughts. Duality of some of the Indian brothers is well known to all requiring no remarks from the commentator who contents himself without pointing out defects and demerits but with directing the excellences that:

(1) duality may be totally uprooted; (2) all ought to learn to be self-dependent, self-refuged and self-reposed; (3) Sanskrit language must be made compulsary in all the Vernacular and English schools and colleges, in the territory of the British

Government and especially of the Native States as Sanskrit language is the head of all languages crowning its disciple with the high cultivated thoughts of the Self-absorption and bravery; (4) brave subjects of one's own State may be specially refuged and appointed in the military department as द्वयीधन Suyodhana appointed Drona, Ashvatthaman, Kripacharya, Bhishma and Karnabrother of the Pandavas who faught for him faithfully till the last moment and sacrficed their lives most heroically in the battle-field. Once upon a time युचिष्टि Yudhisthira-the chief of the Pandavas asked Bhishma-his grandfather why he was taking the Kauravas' side and was in their service and the reply was (९४) अर्थस्य पुरुषो दासो दासस्त्वर्था न कस्यचित्। इति सत्यं महाराज बद्धोरूम्यर्थेन कौरवेः॥ महा-भारत । "Man is a servant of wealth, but wealth is not a servant of anyone; it is true, O king, I am bound with the Kauravas for wealth."

Much the same was the answer of Karna to Ashvatthaman, regarding the question of his being a charioteer when the former said to the latter (९५) स्तो वा स्तपुत्रो वा यो वा को वा भवा-म्यहम्। दैवायत्तं कुले जन्म महायत्तं (मदधीनं) तु पौरुषम्॥

वेणीसंहार॥ "Of whatever class I may be, whether a charioteer or a son of a charioteer, noble descent being dependent on the destiny but heroism is dependent on me." (What's fine Indian hero!)

State's own subjects should therefore be selected for military service notwithstanding only medalists and, persons of mere titles as Rao Bahadur and Khana Bahadur, devoid essence of heroism; (6) this Ashtavakra's Gita and Bhagavad Gita with such a commentary of essentiality of the Self must be introduced as a text book in all the English Middle and High Schools and Colleges, by all the Governments, both British and Native. It is the duty of the Native kings to make their subjects well-versed in their original Science of India, concerning their own Self which is beneficial to them in this world and the world to come. In ancient times, no sooner was a student sent to a preceptor for study, than the preceptor was teaching him that he was orginally unborn and prepetual and the student was understanding and saying "I am not other than I." Such a work as this, fundamentally based

on the direct method of the Sanskrit grammar containing अन्वय-grammatical connection of words in a prose-order from poem by way of their dissolution, is the best and proper key for speaking and writing Sanskrit correctly. This book does not give blind regilious knowledge for the introduction of which as a text, some officers object. but it gives knowledge of one's own Self equally applicable and benefical to East and West, North and South-Indians and Europeans and both young and old, without distinction of caste and creed or race. It is the seed of Mankind or rather the life-breath of Mankind and all that stands; (7) all officers of all the Governments may be directed to be well-acquainted with the knowledge of their own Self by perusal of this book and the like. This is the Rise of India.

#### 12 Summation.

## Request to Rulers, News-paper-editors, and the lettered:

#### My Lords,

In the summing up of all that has been indicated before, I submit with brevity, that

there are two Representatives of a Generation in this world अक्षरो वा आत्मा the Imperishable or the Self (or the 'I') and क्षरो वा अनात्मा the Not-Self, or the 'Not-I' (or the perishable body with its emotions), the highest spirit being verily another, called the Supreme Self. (See Sanskrit dedication of this book to the Ancient Supreme Spirit) This body is perishable because its parts cannot work as they work now when that imperishable Self leaves it in lurch; this is called death or disjunction of the soul from its case.

We are quite aware that **varia**—the king of death, shall, sooner or latter, issue a distress warrant against us to appear on the field of the ultimate War of this Life, where we will be dragged on reluctantly indeed, constrained by the force of nature without the least consideration of kingship or prisonership—the life of a great ruler having the same beginning and end as that of the meanst worm existing in his own kingdom, neither more nor less. We should therefore, make a great preparation for this ultimate War appointing the Ruler of our body, a Warrior to

fight for us sitting in the chariot of our body, with the help of a charioteer of our determinate intelligence, with horses of our senses, with rein of our mind, and in the way of the object of senses. (See shloka no. 23 कटोपनियर page 104 of this book).

We ought to be, therefore, quite on our safeguard lest our own allye should not attack on us as our horses of senses are likely to serve the purpose of our bitter enemies, and try to throw a chariot of our body in a deep trench, already dug and kept ready in the battle-field of the world, by our sensual enemies as said above, when the rein of our mind becomes loosed.

We should not yield to impotence nor to cowardice foreseeing our defeat in the impending War but try to defeat our enemies with heroism by acquisition of full knowledge of this Military Science. Our Warrior is the Logos of the soul, and we are the type of the struggling soul of the disciple to meet our sensual enemies in progress of the ultimate war on the battle-field of the soul. Nor should we

be impatient for the teaching of this Military Science as Ashtavakra, the spiritual preceptor of Janaka—late king of Mithula in the Behar district, has already sermoned this Military Science to his disciple, the said king, with an eye to enabling him and the like to come out of the worldly trench in which the king fell. This teaching or our Military Science is called Ashtavakra Gita, English translation of which with commentary is made by me, according to my limited knowledge, with ignorance of Sanskrit and English alphabets, for the public desirous of being volunteers for this ultimake War of Life.

Science is organised knowledge, knowledge which recognises similarities in diversities and arranges groups of facts in specified relations with each other. Such sciences, of the finite, are pursued because they, in some way or other, minister to finite human needs. This ministration is their function. All organisation is for a purpose, towards the fulfilment of which the function of each organ in that organisation helps.

The most comprehensive Science is the most completely organised, unified knowledge, which

sees not merely similarities in diversities, but, co-ordinating and summing up all sciences in itself as ब्रह्मविद्या, the 'great science' and the ' Science of the Infinite," sees the Absolute Unity of Life in and through all the manyness of forms, whereof what has been called the organic unity of Nature is the expression; and the purpose of this सम्यग्-दर्शन, great and 'true vision,' of seeing the One Self at the central heart of all things, and all radiating from that Centre, is the fulfilment of that deepest, that infinite need of the human being, viz., the peace of mind that arises out of (mental) freedom from all doubts and consequent sorrows, out of the eternal assurance deathless self-dependence. गाग्यायनप्रणववाद, मनुस्मृति, मोक्षशास्त्र and सनातनवैदिकधर्म, The Science of the Sacred Word, the Science Absolution, and the Science of Religion respectively, show the application of those same principles to the planning out and the administration of the affairs of the individual, as well as communal, human life; to civics, politics, and law-religion, in other words; and various pamphlets endeavour to show their bearings on current problems.

The aforesaid consideration, therefore, of seeing the separateness of the whole world centred in the One as the Self though different as bodies, manyness of which all arise from that One, moved me with pity at the condition of both the literate and the illiterate equally miserable for the fear of death of this perishable body, when the horrible water flooded almost all over India in the last rainy season of 1927. I was consequently determined, after my completion of ten years in the jail as a prisoner and writing 35 books with their publication while in the world, to dedicate once more my life to the public for their benefit and try to remind them once more of their original science of the Self, based on the Reality of Nature by their ancestral inspired sages. My learned jailer Mr. S. C Mookerjee, therefore, suggested me to translate Ashtavakra-Gita in English with an eye to making it a universal book, as there is not a single translation of the same in English in the field, found on enquiry, and Doctor C. k Mankar, my learned superintendent of the jail at once granted me permission for this religious compilation for the public.

Having pointed out the universal necessity for an English Translation of Ashtavakra-Gitathere being none in the field, I proceed to explain the scope of the present compilation and to define with brevity the extent of the literature it is meant to cover:-

(1) Each Sanskrit stanza's স্থান্ত্ৰ grammatical connection of words in a sentence is styled with an eye to (a) preserving an authorial spirit; (b) to enable the moderate class of Sanskrit to thoroughly master the authorial spirit even with a little knowledge of Sanskrit; (c) thirdly; that the High School and College students for whom the book is chiefly intended, may be enabled from these 303 shlokas (A) to acquire a practice to turn a poem into a prose order by way of the paraphrase of passages; (B) to understand the nature of the sentence, whether simple, complex or compound, which they can frame from one into another at their disposal without altering the sense; (C) to know the rules of euphony (संधि) to combine and separate words in a sentence grammatically correct; (D) and lastly to learn

IV 12 Request to Rulers. News-paper-editors-

Sanskrit conversation correctly.

(2) প্রাক্রন্তমস্ত্রীক Gujarati translatory verse of Sanskrit stanza is styled herein with 3 motives; firstly, that the Gujarati knowing gentlemen, with ignorance of Sanskrit and English, may be benefited and commit the same to memory as many Vedic and historical works in India, are only in the Gujarati verse without prose at all, as Vyas Vallabha's Maha Bharata, poet Giridhar's Râmâyan, poet Premanand's Nalâkhyân etc., Indian gentlemen are fond of poetry more than of prose, the former being no doubt pleasing and interesting. The Gujarati language used therein is so simple that any man can easily understand it. I admit there are some difficult Sanskrit words used at a further stage for the common to understand, but their meanings are bracketed in black types; secondly, it is introduced to help a student and gentleman of moderate knowledge of English to understand even difficult English translation easily; thirdly, the verse is composed to make the student acquainted with an easy style of composition of a poem.

- (3) English Translation is in easy language as far as possible but I have tried more to preserve the spirit of the author by adding some such words in Italic types or brackets without leaving even a single particle untranslated, unless used as an expletive or for emphasis.
- (4) Commentary or Note is introduced under the translation where necessary in order to thoroughly explain the shloka and translation with additional information related therein.
- (5) Supreme Philosophy is specially styled with immense labour in order to thoroughly explain what a man is and what are those-Self, Not-Self, Supreme Self etc., used in Ashtavakra-Gita and also other scriptural ordinances as a reader cannot properly understand only by translating the words shall Self shakely Not-Self and uther Supreme Self, and much more to explain Eastern philosophy to the Western gentlemen. I end this point stating that all that can be said for this Supreme Philosophy is incomplete—the individualised Self is but Eternal.
- (6) The story of the king Janaka and the sage Ashtavakra is given in order to show how

this Gita is originated, and how the Laws of Manu were beneficial to the rulers and the ruled by which the kings themselves were bound to hear the aggrieved and decide their cases in person without leaving them to whimsical and partial judges to pass unjust and barbarous sentences of 37 years and more.

- (7) 104 shlokas from 40 different authoritative works are quoted to strengthen the facts cited by the text or by the commentator; they are from:— १ सर्वृहिर २ पंचद्शी ३ देवीसागवत ४ खंडतखाड्य ५ व्यायसाध्य ६ योगवासिष्ठ ७ सगवद्गीता ८ तुळसीदास- कृत रामायण ९ सनुस्मृति १० गायत्रीभाष्य ११ योगशास्त्र १२ पाणिति १३ सिद्धांतकोमुदी १४ महाभारत १५ भागवत १६ हितापदेश १७ काव्यप्रकाश १८ श्रुति १९ पातांजिळ २० योगसूत्र २१ चाणक्य २२ गीतगोविङ् २३ भामती २४ प्रणववाद २५ वायुपुराण २६ भविष्यपुराण २७ मत्स्यपुराण २८ वेशेशिकसूत्र २९ शारीरकभाष्य ३० माळतीमाध्य ३१–३९ तेलिशीय-कठ-ब्रहदारण्यक-ईश-केन-प्रश्न-माण्ड्रक्य- छांदोग्य-उपनिषद् and ४० विवेकचूडामणि.
- 8 Causes of the downfall of India once at her full rise and how to restore her to her original condition, are specially given to show that the

अध्यातमित्रचा Science concerning the Self, is the Science of all sciences and the absence of its knowledge has resulted in this miserable condition.

In fine, I have therein endeavoured earnestly, to be of service to all those earnest seekers after a final solution of the ultimate problems of life, who are not content with the solutions now extant, and I trust it will be more useful to High School and College students for whom it is chiefly designed to be introduced as a text book, and not much less to the Western adorned with learning; and if I learn that this object it has fulfilled even partially, I shall consider myself amply rewarded as I have dedicated my life to the public for whose benefit I am resolved to write such philosophical works in the jail till the disjunction of this from the body. I am quite aware that many imperfections and shert-comings must occurred from my want of knowledge as well as the ignorance of scribes through whose hands such a work for printing must necessarily pass in the printing press. Indeed, I have occasionly discovered such short-comings even in the

greatest works and I do not at all imagine that my attempt can be free from them. In partial excuse of these, I hope, I shall be allowed to plead the immense labour and close application that such a work demands. The reader will also consider how errors quickly multiply when a work has to pass through several hands. I pray and trust that the public will indulgently excuse me specially considering that I had not at all help of reference from any authoritative works but my 'memory' nor that of any man who would read for me even a single letter of a word from the proof, which help, I would have undoubtedly derived in the world more than I would desire. However, I have carefully revised thrice the printed forms of the book and inserted 'Errata' of such words and passages that did not escape my sight, fearing lest any earnest seeker after Truth should be led astray by error of mine. And I specially pray to the reader to firstly read or at least cast his glance upon the 'Errata' and oblige me with kind excuse partly looking to my most pitiable condition of a prisoner for more than my life and partly to my heart-felt

desire for the public benefit and welfare, for which I am striving heart and soul even in the most miserable condition of my jail-carrier. The second edition will be free from these errors if this compilation is encouraged by all the Governments of India whom I present this book herewith praying to encourage this private enterprise in their Governments' libraries and also introduce it as a text book in their High Schools and Colleges.

I believe that such an endeavour deserves sympathy; I believe your kindself whom the book is presented can and will give such help effectively. This help from your kindself is the more needed as the many distractions of a life, which past The action (of the past births) has thrown mealong the jail-lines for 37 years and more from 8-7-18 (see 'Note' at the end of 'Errata' for the sentence) rather than those of literary pursuits and the studious leisure of the scholar in the world, have prevented me from making this work anything more than the merest outlines of the all-embracing subject of metaphysic, well defined as 'completely unified knowledge,' treated therein-

und those outlines too, full of immaturity of thought, possible extravagance of expression, and certain lack of the finish of scholarship; I believe injustice will not be done to this work, without looking into the merits and demerits of the book, presented for opinion and encouragement even in Europe but thoroughly looked into; I believe the opinion for the merits and demerits of the book, will be publised in a public news-paper if the soul whom the book is presented is a benevolent editor of a public paper citing the publisher's and the agent's address, from whom the book can be had of for the public, and send a copy of his paper to me in the jail through my learned Jail Superintendent; I believe the men of letters presented with the book, will also send their opinion to me in the jail in the same way; I believe that all the Governments of India will introduce the book as a text book in their High Schools and Colleges and also in their Governments' public libraries and encourage this enterprise though I have no recommendation or influence to be exercised but the merits of the book, and send to me a copy of their orders in the jail in the same way. Names of those kind Governments who would encourage this book, will be published in the second edition; I believe the soul who is presented with the book will, after looking into 'Errata', point to me all obscure or doubtful and debatable or positively inaccurate and inconsistent statements of facts, falseness or exaggeration of sentiment and confusion or illogic of argument and marshalling of ideas that are noticed, with a view to amply rewarding me and the public and enabling me to make additions and alterations in the second edition. Thus, I have cited Atshtavakra-Gita's Translation in summation of all the said Supreme Philosophy.

To help, however feebly and haltingly, in the interpretation of the ancient and the modern, the Eastern and the Western, to each other; in the restoration of spiritual insight to material science; in the passing of this revived spirituality into the new forms of Science and Art, ideals and aspirations, laws and conventions, that the turning of the wheel of time makes inevitable; in dealing with modern problems in the light of the Ancient Spirit and bringing about a true

synthesis of the many components of the human race and an effective and lasting 'balance of power' between the many interests, classes, and factors of human society, 'clerical,' political, financial and industrial—this is the general purpose of all these compilations, in continuation of the immediate and obvious special purpose of each. The great quality of the purpose is the only redeemer of the little quality of the compilations.

Encouragement, therefore, to this compilation of the Self-Science, will enhearten the publisher to publish the English Spiritual Tranlation of Shrimad Bhagavad-Gitaalready composed by me with immense labour and advertised on this book's title. English Translation of Shrimad Bhagavata is being written which would be followed by English Translation of all the available upanishads from 108 mentioned in the gas Upanishad, showing the Essence of the Self that:-

"Behind the mask of every face He hid-God, very God; and I-I knew it not.

The Right had fallen wrongly into Wrong,
The True into Untruth-I knew it not.

The Lord of all the Worlds-in mudand mire
He begged from door to door-I knew it not.
On every page of scripture He was writ,
But I-I could not read-I knew it not.
In temple, church, and mosque I sought for long,
The gold hid in the 'mine'-I knew it not.
The moon that I had seen and had forgotThe clouds had hid the moon-I knew it not.
The rust of selfishness o'erlay my heart,
I had forgot my-Self I knew it not.
But now, my Soul, my God, my Self, my All,
Thou magic-maker of this vast mirage,
Juggler of joys and sorrows, loves and hates,
The sole I know, An-other I know Not!'

I have the honour to be
My Lords,
I am always of yours-of the puplic;

Central Jail,
Baroda,
I-8-1928
Wednesday

Ambalal Motilal Thakar
Pleader,
now over-life prisoner, Central Jail,

Baroda.

13 Administration of ancient India with Manu's Laws-The Story of the king Janaka and the learned sage Ashtavakra-orginator of this Gita.

Once upon a time, there ruled in ancient times, a king Janaka by name, at Mithila in the district of Behar. The king was exceptionally possessed with the best virtues and was a great politician of the time. The name of his family preceptor was Shatananda, a son of the wellknown sage Gotama by Ahalyâ. His Brâhamana minister or statesman was surpassingly just and legal. Laws of Manu were prevalent or in force in his territory, nay in the whole of India. His administration, no doubt, requires a special mention from the commentator with some laws of Manu. The king himself was presiding as a judge in the court to decide criminal and civil cases and his subjects were not left by him to the cruel paws of the partial and whimsical judges to ruin the innocent life on pretence of justice. ( Hearer of Ambalal's case, shall prefer this procedure).

९६ व्यवहारान्द्रिक्षुस्तु ब्राह्मणैः सह पार्थिवः।

## सन्त्रज्ञैर्मन्त्रिसश्चेत्र विनीतः प्रविशेत्समाम् ॥मनुस्मृति॥ 🖽 1

Translation—The king should enter into the Judicial Committee gently, with learned Brahmanas and ministers expert in five parts of the statesmanship in order to enquire into the proceedings of the aggrieved.

Capital sentence nor jail sentence was ever passed upon Brâhmanas even for conviction of murder but they were expelled from the territory of that kingdom allowing them to take way their property as ruled by Manu.

## ९७ न जातु ब्राह्मण हन्यात्सर्वपापेष्वपि स्थितम् । रास्ट्रादेनं वहिः कुर्यात्समप्रधनमक्षतम् ॥मनुस्मृति॥ VIII 380.

Translation—A Brâhmana should never be hanged even though sinful offence of whatever nature is committed by him; but he may be expelled from the country uninjured with all his property. (European offenders have also some such privilages in India. See C. P. Code).

Native kings of that time were quite aware that they were partakers of sin in case of injustice occasioned in courts and were better acquitting ten criminals than sentencing one innocent person as decided by Manu.

९८ पादोऽधर्मस्य कर्तारं पादः साक्षिणमृच्छति । पादः समासदः सर्वान्पादो राजानमृच्छति ॥मनुस्मृति॥VIII18.

Translation—If injustice is occasioned in the Judicial Committee of the Government,  $\frac{1}{4}$  of injustice is shared by the doers of injustice (judges),  $\frac{1}{4}$  is shared by the witnesses,  $\frac{1}{4}$  is shared by the jurors (or assessors) and  $\frac{1}{4}$  is shared by the king himself.

Brâhmana's definition (९९) जन्मना जायते शुद्धः संस्कारेद्विजः उच्यते। कर्मणा याति विप्रत्यं ब्रह्म जानाति ब्राह्मणा। यमुस्मृति (१००) श्रुतिस्मृती उमे नेत्रे ब्राह्मणानां प्रकीतिते। एकेनः विकलः काणोद्धाभ्यामन्थः प्रकीतितः॥ Brâhmana' duties (१०१) अध्यापनमध्ययनं यज्ञनं याज्ञनं तथा। दानं प्रतिश्रहं चैव ब्राह्मणानामकरूपयत्॥ Minister's duty (१०२) नरपतिहितकर्ता द्वेष्यतां याति लोके। जनपद्दितकर्ता त्यज्यते पार्थिवेन्द्रेः। इति यहति विरोधे वर्तमाने समाने। नृपति—जनपद्दानां दुर्लभः कार्यकर्ता॥ पंचतंत्रः "A well-doer of the ruler is hated by the subjects, a well-doer of the subjects is quitted by the ruler; existing similarity in such a great opposition, is hard to obtain in the service of duty both to the ruler and the ruled. (Translation).

103 King's duty:-सन्तः सन्तु निरन्तरं सुकृतिनो विध्वस्तपापोद्य। राजानः परिपालयन्तु वसुधां धर्मे स्थिताः सर्वदा। काले संततवर्षिणो जलमुचः सन्तु स्थिराः पुण्यतो मोदन्तां धनवद्धवान्धवसुहृद्दोष्टोप्रमोदाः प्रजाः

शिष्ठ तरिमन्सत्यं घृतिझानं तपः शौचं दमः शमः । घुवाणि पुरुषव्याचे लोकपालसमे नृपे ॥ महाभारत ॥ "Truth" courage, knowledge, religious austerities, purity, self-control and tranquillity are firm in that king, pre-eminent among men and resembling the guardians of the worlds (Translation).

Such was the impartial justice equally imparted to all, the rich and the poor, powerful and powerless, officers and subjects, and friends and foes in Janaka's kingdom, and the king himself was just as described before in a king's qualitative duties. His minister was always pointing justice to his subordinates and directing the king to interfere on occasion of any injustice in the state. The fruit of both meritorious and sinful deeds, is always at hand and the gracious God wished him profoundly absorbed in the Self and thus enjoy the final beautitude in recompense of his justice and

mercy done to the sufferers. But the way selected by the Almighty was strange for the ignorant.

Once it so happened that while scriptural ordinances were being read by a Brahmana, the latter uttered these words from the said ordinances "A leg in the horse-block and the Sermon of the Eternal." It is known to all that a king, is a king after all, full of suspician although well served, being obstinate by nature and having a differece in friend and foe and so quite inferior to an ascetic (105) क्षमा शत्रौ च मित्रे च यतीनासेव भूषणस् । अपराधिषु सत्त्रेषु नृपाणां सेव दृषणम् ॥ हितोपदेश-"An ascetic is with embellishment of forgiveness to friend and foe whereas a king is, certainly, with a blame ( for different treatment) to the harmonised persons and the criminals " (Translation). Bound by nature, Janaka told the Brahmana to make these words true while he would put his leg into the block of his horse or strike them off from the said ordinances. The poor Brahmana admitted his own inability to prove them but solicited earnestly the reality of the Truth openly denying to strike off the words at the sacrifice of his life. The king confined him into the jail and began to oppress every Brahmana he saw and heard to do one of the two but none did either, selecting a dark cell (of the jail) for himself. The king was highly enraged at this disobedience to his foolish order and got his jail overcrowded with innocent Brahmanas. Uncontent with this, he ordered his Police servants to catch hold of any Brahmana that might be seen passing by his territory and the order was speedily executed. The walls have ears and the wind gets the story. Accordingly the rumour was flashed from door to door and no Brahmana passed by his territory. Now the sin was at end and the learned sage, Ashtavakra by name, who had taken a repose under the tree while passing by the way, enquired about the city from the two Brahmans there, who made him aware of the past. The learned sage asked for a palanquin as he was unable to walk, being bodily deformed in eight places by birth and those two helped a common cause of the innocent Brahmanas' release and he was taken

before the king, at the very sight of whose spirituality of eternal knowledge, Janaka grew greatly terrified and prostrated himself before the worshipful feet of the learned sage (Short biography of Ashtavakra and the king Janaka will be found on pages 85-86.) The learned sage asked him the cause of Brahmanas' confinement and learning it from him, he made fool of him, arguing that the inability to prove the scriptural fact, did not make the unable to be locked up nor would the scriptural ordinances become untrue thereby. Janaka then most humbly and respectfully prayed to the learned sage to remove his doubts and duality and convince him of the reality of the Truth, in answer of which he was told to vacate the jail filled with Brahmanas, prior to the sermon if he had faith in him. Janaka's minister who was highly sorry at his king's injustice to innocent Brahmans, took the time by the forelock and requested the king on behalf of the sufferers for their release, which was at once ordered by the king. The Brahmanas were released and recompensed well and some Brahmanas of

exceptional intelligence were appointed in the service of the king. The sage then told the king to follow him in the forest with his horse, which was done with a great procession, where all were ordered by the king to return to the city which was at once executed. When the king remained all alone with the sage, he began to put his leg in his horse-block which was prevented by the sage by a sign, asking him whether there was anything else written in the said ordinances which was answered in affirmative by the king.

Ashtavakra-Is it written in the ordinance that one should have a spiritual preceptor for eternal knowledge and is there any statement about the fees to be paid to the preceptor?

Janaka-Yes, my Lord, and I affirm the vow to give my life, kingdom, wealth and all to Your Lordship.

The learned sage then went away into a penance grove and the king remained a statue on the horse-block. Finding that the king did not return to the city although the sun the minister and the concerned went for enquiry and the statuesque king was removed to the city where he did not answer although innumerable requestive questions were put to him. Even in the palace, attempt was made for answer and food but neither was done by the king as his whole body with its parts then belonged to the sage. The learned sage was searched for high and law and brought to the palace after a high search, where the minister begged of him to know what he had done to the king, in reply of which the king was referred to by the sage, who convinced all with the sage's order that nothing was done to him. The minister then prayed to the sage to make the king as he was before, in answer of which the sage told them all to go away but the king. The sage then gave him food & asked him why he was not making use of his senses and he said in reply that they were then owned by the sage by a vow and were no more his belongings. The sage was highly pleased at this and convinced him that knowledge of the Eternal was not to be given to the undeserving without examination. The learned sage then added "O, disciple, be convinced that thou art the Eternal thyself, thou art liberated at all times; thou hast finished thy duty in all the obtains and the unobtainable, and thou art the whole and blissful". The king on hearing began to make resolves and alternatives: "I am enveloped, changeable, ignorant, how am I possibly be Eternal"? The king, so thinking, presented the following submissions and the answer is the burden of our Ashtavakra-Gita, English Translation of which, forms part of our Supreme Philosophy as a summation; "कथं आकरवामोति कथं मुक्तिभेविष्यति" etc., etc.,

embalal's Tutorial English & Sanskrit Classes

for scholars and collegians, situated on the Rajamahel Road, Baroda, from 1910-14, will be recontinued and the tuition shall be freely imparted in the ail to jall provided the public is permitted by my learned I. G. P. or Jail Superintendent. Sanskrit tuition shall be imparted just as it is imparted in Kashi to Brahmanas on altogether different method, taught to me by my learned father-a scholar of Kashi. Officers are requested to get me permission for this 'common cause' and send their sons for a study.

Ambalal Motiram Thakar, Central Jail, Baroda.

## ERRATA शुद्धिपत्र.

धाराशास्त्रि अंवालालसस्य आंग्ल at the end of each discourse is right; their समास is घाराशाह ग्रंबाळाळसस्यां-छ. For the inconvenience of the types into the press, the proper word sty is printed as sty which may be read as sq on page 68, 81,82,88,93, 120, 121, 132, 156, 163, 164, 165, 186, 188, 197, 202, 216 and 220. The Sanskrit अन्वय XVIII, 61. page 215 are unprinted; they are मुदस्य निवृत्तिः अपि प्रवृत्तिः उपजायते । धीरस्य प्रवृत्तिः अपि निवृत्ति-जलभागिनी. Gujarati verse IV, 1, page 112 is printed on 129, whereas English Translation, IV, 4, page 114 is printed on 134 as they remained unprinted at their proper places. Numerical figures of some additional shlokas are misprinted; they are: 14 unfigured on page 75, 14 for 15 on 77, 15 for 16 on 84, 19 for 20 on 94, 24 unfigured on 111, 24 for 25 on 115, 30 unfigured on 129, 39 for 40 on 206. স্বয়ুব's Sanskrit definition promised on page 254 to be printed on the last title page, is printed here. 53 अञ्चरत्वाह्रेण्यत्वाह्-धृतसंसारवंधनात्। तत्त्वमस्यर्थसिद्धत्त्वादवधृतोऽभिधीयते॥

Some Sanskrit words in shlokas found unjoined and some unseparated, are not included in this Errata as they are grammatically correct. Negligence of the press in their joining and separation in this edition, will be specially attended to in the second edition. Sanskrit word 'विकल्प' means 'alternative' but it is misprinted as 'alteration' etc., on page 149, 159, 190, 191; in manner ' निर्विकल्प ' means ' not admitting an alternative or freed from an alternative 'which is misprinted as 'alterationless' etc., on page 143, 218, 222. The matter of 38 pages after page 64 is paged in Roman figures (characters) 1 to XXXVIII because it was first thought to be put at the end of the book regularly paging it 255 to 292 as it is, but it is placed in continuance present matter thinking its perusal more suitable for a reader along with the continued matter. The minor misprints and minor ommissions are now given in order in a broad gaze and in a different manner. These + + + signs show that 'the matter is unneedful' and should be struck off but if these  $\times \times \times$  are in the biginning, they sow that the matter printed on the other side, remained unprinted.

| Page Liue Incorrect Gorrect     | 46 5 Nature of Life xxx | 46 6 Origin of Life, Origin |                 | 48 / Inaugne; eles,inaugne elee,<br>27 e बनीन बसेब | 59 & 63 in the battle field, on | the battle field          | 61 6 rigilious religious | 63 8 allye allies |                        | 44 arise al | XV = 9 takea take a | XVI 13 Brahmana' Brahmana's | 67 2 benvolent benevolent | 68 17 rectitude, contenment,                                                                | rectitude, compassion, | contentment                     | 68 18 noton nectar |
|---------------------------------|-------------------------|-----------------------------|-----------------|----------------------------------------------------|---------------------------------|---------------------------|--------------------------|-------------------|------------------------|-------------|---------------------|-----------------------------|---------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|---------------------------------|--------------------|
| Page Line Incorrect Correct   I | व्यागास्त्र स्थानायस्य  | 18 Peace If.                | 17 11 a the the | २२ १२ विद्यामधिद्या विद्यामितिद्यां                | २३ १८ जीबीतापहननं जीबीतापहरणं   | २३ १९ कुंतीसुता कुंतीसुतं | d to                     |                   | again misprinted there | on          |                     |                             | ं ताक                     | で<br>で<br>で<br>で<br>で<br>で<br>で<br>で<br>で<br>で<br>で<br>で<br>で<br>で<br>で<br>で<br>で<br>で<br>で | 7.7                    | 42 22 uuintelligible unintelli- | aldio              |

| rect Correct   Page Line Incorrect Correct | finition, definition   ७९ २२ बाह्यंमथांतरम् बाह्यमथांतरम् | tary commentary 80 5 abodoned abandoned | 80 &72 c          | स्वाध्याय           | नायश्व अध्यवसायश्च   80 19 enderment endearment | ८१ ४ वंघ बंघः                        | idi familian 82 3 persuits pursuits | an anixan afa: 82 14 changeless unmovable | 10x23x                   | क्रोबो सत्यमक्तांचो ८३ २१ प्रत्येगात्मा प्रत्यगात्मा | यिते अभिष्यियते ८४ १२ जीवनमुक्त जीवन्मुक्त | में ऋजनायों 86 22 genetive genitive | ग्य प्रमानेष्य ८८९१०४ जनमायाचम जनमायाचम | ॥ बहनिना (बहिना) ८८९१० । विरामिताष्ठा-विरामिताष्टा- | ते स्वज्ञति 89 8 गात्मानुभव आत्मानुभव | pal principle 91 1 deside decide |  |
|--------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------|---------------------|-------------------------------------------------|--------------------------------------|-------------------------------------|-------------------------------------------|--------------------------|------------------------------------------------------|--------------------------------------------|-------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------|---------------------------------------|----------------------------------|--|
| Line Incorract Correct                     | 89&94 difinition, definition                              | 16 comentary commentary                 | 9 yais as Vaisyas | स्वाध्याय स्वाध्याय | युष्ट                                           | १३ डमस्ततिक्षेड्या. इमस्तितिक्षेड्या | विद्यासेता विद्यासिता               | ्रान्य स्थान समोस्त्रेयं अतिः             | श्वासम् स्थात् स्थात् हा | ९ मत्यम क्रोबो सत्यमक्तोयो                           | १५ अभिवायते अभियोगते                       | २० क्रजनायो ऋजनायो                  | १९ ग्रन्डाज्ञीयम् प्रमाज्ञीयम्          | बिन्हिना बहनिना (बिह्निना)                          | २० त्ययमति त्यमति                     | 13 principal princi              |  |
| Line                                       |                                                           | 91.                                     | ලා                | o√                  | · o/                                            | o<br>M                               | ', 5'                               | `\                                        | , x                      | g 17                                                 | 30                                         | , c                                 | . 0/                                    | , us                                                | 0                                     | 133                              |  |
| Page                                       | တ္တ                                                       | 20                                      | 7.1               | 3                   | 69                                              | 100                                  | ( m                                 | 1 0                                       | )<br>3'                  | 69                                                   | r m                                        | ( 69                                | 1 2                                     | (U)<br>(9)                                          | 9                                     | 30<br>1/-                        |  |

|   | Line Incorrect Correct | ૧૮ ગ'ભિર ગ'ભીર | 15 indifferent, whose mind | is indifferent | ५ अतस्यक्त अंतस्यक | %७ यस माम      | न ज्ञान | ६ प्रोत्स्यः प्रेष्स्याः | तर्धर्         | ७-९ वर्तमानं वर्त्तमानं | 22 and the like xxx | २ करते क्रस्ते | १२ योवने योबने | 2 yet, and specified, vet | 12 clled called | 15 all beings, also all beings, | ૧૭ અપીલ અપ્પિલ          | 18 rise may rise |
|---|------------------------|----------------|----------------------------|----------------|--------------------|----------------|---------|--------------------------|----------------|-------------------------|---------------------|----------------|----------------|---------------------------|-----------------|---------------------------------|-------------------------|------------------|
|   | Раде Ì                 | ئ<br>ئ<br>ئ    | 110                        |                | 0\'<br>0\'<br>0\'  | 0\<br>0\<br>0\ | 222     | 8°                       | 993            | 9 22 2                  | 114                 | مرن<br>مرن     | 500            | 118                       | 119             | 121                             | <sup>9</sup> ጓ ጓ        | 123              |
| • | Correct                | ्रंस           | भासः                       | oyster.        | नमञ्डार            | विश्वं         | this    | प्रयं                    | therefore will | मय्यनंत                 | तवात्महास्य         | ible inde-     | structible     | wretched                  | ्टा <b>ए</b>    | beings, and                     | 9 firm-minded the firm- | minded           |
| 9 | ago Line. Incorrect    | १८ सन्         | द भास                      | 19 oster       | १३ नभरकारे         | ८ विध्         | thts    | पृष्टयं                  | will.          | मच्यनंत                 | तवात्मक्षस्य        | undestructible |                | wrethced                  | માલન            | 15 beings,                      | firm-mind               |                  |
| ŗ | Line.                  | 76             | w                          | 19             | <u>ო</u>           | 30             | 21      | 0                        | 9              | ۍ                       | w                   | 12             |                | 14                        | ر<br>د<br>د     | 15                              | ರಾ                      |                  |
| , | 7880                   | Z              | o/                         | 66             | >><br>\&           | 35             | 26      | o/.                      | 0.1            | 6                       | 30                  | 0.5            |                | 90;                       | ~~<br>0         | 0.7                             | 60.                     |                  |

| Page              | Line           | Incorrect                 | Correct                      |               | Lino       | Line Incorrect         | Correct                   |
|-------------------|----------------|---------------------------|------------------------------|---------------|------------|------------------------|---------------------------|
| 124               | <u>ာ</u>       | bamed in th               | S barned in the preceeding,  | ×′            | <b>~</b> * | र दिवान। विभाग         | <u> </u>                  |
|                   | pla            | med in th                 | blamed in the preceding      | 3-<br>m<br>01 | 0~1<br>0~1 | ११ भनेनृत्वा भनेनृत्वा | ने त्या।                  |
| 124               | 21  by         |                           | appeased, by                 | 250           | 18'<br>08' | मवासंसिक मवासंसिक      | भवासंसिक्ति               |
| 126               | 14             | 14 desireth               | delighteth                   | 136           | 16         | the same,              | the same, and the same    |
| 13°<br>13°<br>13° | 9              | क्रीचध्दव्यति             | ७ किंचिध्द्यति किंचिष्ट्रयति | 187           | က          | 3 wife,                | sons, wife                |
| 128               | 2 h            | aving, whe                | 2 having, when there is      | ી સ્થ         | می<br>سی   | ૧૧ વિશ્વાંત            | વિશામ                     |
|                   | .11            | dividuality               | individuality, there is,     | 137           | 1-1        | 14 refuge              | repose                    |
|                   | ij             | a that case               | in that case, a bondage,     | 0°            | 2          | स्यभावादित             | १८ स्वभावादित स्वभावादिति |
|                   | Ч              | having                    | <i>,</i> -                   | 030           | ov'        | १ भावा भाव-भावाभाव-    | –भावाभाव–                 |
| 129               | 17 this        | his                       | thus                         | 086           | 04         | ११ सज्ञति सज्जते       | 华                         |
| 230               | 32-52          | १३० १५–१७ निश्चात         | निश्चित्य                    | 1%1           | س          | સ્વાદ્ધિક              | સા દ્વાર                  |
| <b>1</b> 31       | ૧૩૧ મથાળે આદમા | આદમા                      | નવમા                         | 3%5           | 9          | ১২ ৩                   | (K)                       |
| 131               |                | 2 threee                  | three                        | 143           |            | 2 actions              | 12 actions nor inactions, |
| 132               |                | 11 equilbrium             | equilibrium                  |               | ĘŢ         | ne done ne             | the done nor the undone   |
| 134               | •              | 21 abandoning abandon     | abandon                      | 80°           | 30         | १४ अहमेति अहमेवेति     | हमेवेति                   |
| 134               |                | 21 interest, and interest | d interest                   | रुक्षर        |            | ३७ वितिष्ट             | १५९१७ विनिच्नः विनिच्नः   |
| 134               |                | 22 leave off              | ×××                          | 143           |            | 22 and etc., etc., xxx | etc., xxx                 |

| Incorrect Correct | अयुक्तरम, च अयुक्तस्य | अमाययतः, च अमाययतः | सुखंन सुखं | alike like one | Where And where | with and with     | distraction alternative | is is exactly | intellegence intelligence | vitaliyt vitality | rise may rise | <u>જ</u> ી દાં જા <u>ૂ</u> દાં | reflection, only reflection | ધાન ધ્યાન        | never but never              |                 | he but he              | (born) only (born)                 |
|-------------------|-----------------------|--------------------|------------|----------------|-----------------|-------------------|-------------------------|---------------|---------------------------|-------------------|---------------|--------------------------------|-----------------------------|------------------|------------------------------|-----------------|------------------------|------------------------------------|
| Line              | w                     | x                  | 9          | 12             | 4               | 13                | 20                      | 13            | 133                       | 22                | 10            | 7                              | 90                          | w                | 12                           | 22              | 6                      | ಯ                                  |
| Page              | 950                   | 95.2               | めらい        | 158            | 159             | 159               | 159                     | 161           | 162                       | 162               | 165           | سو<br>مرد<br>س                 | 169                         | 956              | 172                          | 172             | 173                    | 174                                |
| ct                | (IL)                  |                    |            | -              | •               | ents              |                         |               |                           |                   |               |                                | p.                          | ne               | -115                         |                 |                        | ુ મુ                               |
| Correct           | शास्त्राति            | रसम                | blood      | five           | means           | eojoymei          | 다<br>her<br>he          | सम्यगिदं      | this                      | अभिग              | खियाने        | tongue                         | at the to                   | to be done       | nction of ce                 | am              | topping                | fore settle                        |
| Incorrect         | शास्यतिः              | रचमा रज़म्         | flesh      | two five       | moeans means    | engoyments eojoym | स्त्य                   | सम्यभिद       |                           |                   | जिस् <i>म</i> | •                              | 155 n                       |                  | I am (disjunction of ce      | junction), I am | &21 sitting stopping   | settled, therefore settle          |
|                   |                       |                    |            |                |                 | _                 | •                       |               | 13.his this               | १ अभिज्ञन अभिज्ञन |               | tounge                         | 155                         | 1 to do to be do | 11 I am (disjunction of con- | junction), I am | 20&21 sitting stopping | 156. 21 settled, therefore settled |

| Line Incorrect Correct | 6 ligh light | 10 unconciousness, uncons-      | ciousness  | 2 one, certainly one |         | रेसे अंतर | ૯ ૫૨ જન, વર્ણને પર જન કહે છે,  | વર્સાદને પરાયત કહે છે. | 133            | 1 its      | 21 and                  |              | २१ सतासत सहसत्           | 21 may practise, practises |                  | 20 Self refug      |          | 0     |
|------------------------|--------------|---------------------------------|------------|----------------------|---------|-----------|--------------------------------|------------------------|----------------|------------|-------------------------|--------------|--------------------------|----------------------------|------------------|--------------------|----------|-------|
| Page                   | 185          | 185                             |            | 187                  | 187     | คว เ      | 67 t                           |                        | 189            | 189        | 189                     | 192          | <b>3</b> 9               | 193                        | 195              | 196                | !        | 200   |
| Correct                | being        | 20 grieveth, certainly grieveth | that agony | sermon               | worldly | विरल:     | पर्यान् अध्यन्                 | subsist,               | that liberated | ी.<br>विम् | unaffectionate, and un- | ė            | ashtonishment, astonish- |                            | <b>अवन्मे</b> डन | जानाति             | empty    | he is |
| Line Incorrect         | 18 be        | 0 grieveth,ce                   | 8 agony    | 4 sermone            | 9 world | १३ विस्ला | २१ स्पर्ध अन्न स्पर्धन् अन्नन् | 2 subsit               | 1 he           | २ नींदती   | 8 unaffection           | affectionate | 13 ashtonishn            |                            | १४ छत्रनभुष्ठत   | ६ जामाति, न जानाति | 9 emptiy | 22 is |
| Page Lir               |              | 174 20                          | 175        |                      | 178     | 8 208     | १७९ २                          |                        | 181 1          | \$28       | 182                     |              | 183 1                    |                            | <b>678</b>       | 500                | 184      | 184 2 |

| ect                    | T where And where | isteth,           | ७ सत्यं कृत्यं | ें<br>जिल्ला<br>जिल्ला<br>जिल्ला<br>जिल्ला<br>जिल्ला<br>जिल्ला<br>जिल्ला<br>जिल्ला<br>जिल्ला<br>जिल्ला<br>जिल्ला<br>जिल्ला<br>जिल्ला<br>जिल्ला<br>जिल्ला<br>जिल्ला<br>जिल्ला<br>जिला<br>जिला<br>जिला<br>जिला<br>जिला<br>जिला<br>जिला<br>जि | 2                             |                        | २२ नीराध               | ७-८ निरांतक         | ov.                       | 9 undesirous, and undesi-    | rous                      | % जिला    |                            | , ૧૩ સા સત્             | ७ वांसवा वासना  | 13 inadvertance, inadvertence |                   |                             |
|------------------------|-------------------|-------------------|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|------------------------|------------------------|---------------------|---------------------------|------------------------------|---------------------------|-----------|----------------------------|-------------------------|-----------------|-------------------------------|-------------------|-----------------------------|
| Page                   | 218               | 218               | 000            | 220                                                                                                                                                                                                                                        | 7770                          | ०४४                    | र्थ र                  | 22                  | 30,00                     | 226                          |                           | 226       | 900                        | 220                     | 226             | 228                           |                   | )<br>h'<br>h'               |
| Line Incorrect Correct | 9 sons even sons  | 17 with even with | 17 not and not | 19 by only by                                                                                                                                                                                                                              | 15 alterations, resolves (be- | wildered in agitation) | 16 hath hath certainly | ૧૮ થતિ નિશ્ધો       | 19 that (notion) of a one | absorbed into the Self, that | futurity and fancy of the | contented | 20 regard of vision=egoism | 7 64, even in execution | of an action 64 | 6 श्रम्माताताम् भ्रमम्।तासम्। | unbounded 1155501 | 14 blessed, exactly blessed |
| ènge I                 | 13                | 113               | 113            | 113                                                                                                                                                                                                                                        | 14                            |                        | 714                    | <del>مر</del><br>سن | 216                       | ·<br>[                       |                           |           | 216                        | 217                     |                 | 286                           |                   | 212                         |

२५०-२५२ धाराशास्त्रज्ञालालसस्य धारा-शास्त्रयंनालालस्य-9 Or, Where is the world?Or? १५ मुक्तिः वा नित्रतिः क मुक्तिः 6 always xxx 7 Where is (and) auspi-६ क वा क प्रमाण क वा 10 Where is not, Or Where is not 11 Where is an, Or where 23 reality? that reality? 5 tranlation translation 23 uneffected unaffected is an cious? Or where is प्रमाणं जा precept preceptor Correct १४ विभागास्य विभागस्य १४ किंचिनो-किंचिन्नो-Incorrect त्र प्रमाणं Line 88 88 245 247 248 286 786 249

34 = 24 of d or rated airgi.
XXIII 18 ail to jall, jail to all
XXV 24 sow show
XXV 19 ommissions, omissions ७ प्यक् प्यक् 14 absolution absorption 15 57 etc. 53 vvv १४ योऽसंप्रज्ञा- याऽसंप्रज्ञा-श्रोकाश्च रूप के ते करमांभे वांयवुं. Correct 8 object-objects-१९ नामें न-नामेक-१८ खोलानाश्च Incorrect Line 30 050 25.22 25.24 25.44 25.44 Page 63

made from the first clean sheet be more or less of the signs [ | 3,9 > 6 ( ) etc., cut off or supplied by the press; there may condemned or misplaced while Note: -- These corrections are printing in the machine.

Note:—I am sentenced for life said to be of 25 years with Rs. 500 fine recovered, for suspecting me in my maternal uncle Ravishankar's murder chained on 24-5-18. His corpse was found on 16-8-18 after 53 days in an unidentifiable condition according to the postmortem in Maratha Anandarao's house-a jail bird of 7 convictions and the victim's nephew Natavarlal's servant and an approver against me. I was a 'trustee' of my said uncle in his 'will' for his would-be wife and children, executed by him on 25-5-18 & attested by 7 who admitted their attestation. I was also his legal 'attorney' appointed by him in the Baroda Residency on 31-5-18. His marriage was settled with my sisterin-law for whom Natavarlal was a match. Witnesses stated in the court that the approver murdered him on 15-6-18 in conspiracy with Natavarlal which proof of witnesses Was disbelieved along with my first complaints excibits 263-64 against them. I was again sentenced for 10 years for his 'will'. The Residency took up the case of the 'power of attorney' and decided in my favour purporting that 'the approver was a damn liar and that the power of attorney was not forged'. But belief in the dead drunkard disconsiders British Judgment & imprisons me for 35 years. Ambalal M. Thakar.

| INDEX or GITA ગીતાની અનુક્રમણિ                             | اغ<br>Page     |
|------------------------------------------------------------|----------------|
|                                                            | પાન            |
| 1 The Description of the Sermon of the Apperception.       | 65             |
| આત્માના અનુભવના ઉપદેશનું વર્ણન પ્રકરણપહેલું.               | <b>ક</b> પ     |
| 2 Now the Light of the Diciple's Appercep-                 | 89             |
| tion આત્માના અનુભવની સ્થિતિનું વર્ણુન<br>પ્રકરણ ખીજું.     | <i>(</i> હ     |
| 3 The Sermon towards the disciple by                       |                |
| blame શિષ્ય પ્રત્યે આક્ષેપદ્રારા ઉપદેશ પ્રકરણ ત્રીજી. $10$ | <i>75</i> ๆ กน |
| 4 Now the Light of Experience spoken by                    | 112            |
| the disciple હવે શિષ્ય કહેલા અનુસવના આનંદ                  |                |
| ંપ્રકરણ ૪ થુ                                               |                |
| 5 Now the Absorption spoken by the                         | II6            |
| $spiritual$ $preceptor$ હવે આચાર્ય $^{c}$ કહેલા લય-        | ૧૧૬            |
| ચેાગ પ્રકરણ પ મુ                                           | 70             |
| 6 Now the defence presented by the disci-                  | 119            |
| ple હવે શિષ્યે આપેલા જવાય પ્રકરણ ૬ ર્કું                   | ૧૧૯            |
| 7 Now the Experience હવે અનુભવ પ્ર. ૭મું 1                 | <i>22</i> ૧૨૨  |
| 8 Now the Decision of Bondage and                          | 126            |
| Liberation spoken by the spiritual precep-                 |                |
| tor હવે ગુરૂએ કહેલી ખ'ધ માેક્ષની ત્યવસ્થા પ્ર. ૮ મું       | ૧૨૬            |
|                                                            |                |
| 9 The Self-humiliation વેરાગ્ય પ્રકરણ ૯ મું 1              |                |
| 10 Now the Quietude spoken by the spiri-                   | <i>134</i>     |

### XXXVIII Index of Gita ગીતાની અનુક્રમણિકા

| tual preceptor ६वे | ગુરૂએ કહેલા | ઇ દ્રિયનિગ્રહયાેગ | ૧૩૪ |
|--------------------|-------------|-------------------|-----|
| પ્ર. ૧૦ સું        |             |                   |     |

- 11 Now the Wisdom હવે নান সহব্ ૧૧ મું 139 ব্ ড
- 12 Now " Exactly so " હવે " એમજએમ " 146 ૧૪૬ પ્રકરણ ૧૨ મું
- 13 Now "according to Delight" હવે સુખ થાય તેમ 152 પ્ર. ૧૩ મું ૧૫૨
- 14 Now Tranquillity હવે શાંતિ પ્રકરણ ૧૪મું 158૧૫૮
- 15 Now the Essential Nature હવે તત્ત્વ ઉપદેશ 160૧૬૦ પ્રકરણ ૧૫ મુ
- 16 Now the Additional Sermon હવે વિશેષ 170૧৬૦ ઉપદેશ પ્રકરણ ૧૬ મું
- 17 Now the Natural Character of a Sage 176 હવે જ્ઞાનીનું સ્વરૂપ પ્રકરણ ૧૭ મું ૧૭૬
- 18 Now the Peace હવે શાંતિ પ્રકરણ ૧૮ મું 185૧૮૬
- 19 Now the Self-Repose હવે આત્મા પ્યાંતિ 234ર ૩૪ પ્રકરણ ૧૯ મું
- 20 Now the Emancipation while still in the 240 body spoken by the Disciple હવે શિખો કહેલી ૨૪૦ જીવનમૂક્તિ પ્રકરણ ૨૦મું
- 21 Now the Numeral order's oration 250 હવે સંખ્યાના અનુક્રમનું વ્યાખ્યાન પ્રકરણ ર૧મું. ૨૫૦

Ambalal's Commentary and English Ttanslation with Grammatical Connection of

## ASHTAVAKRA'S GITA FIRST DISCOURSE

CALLED

THE DESCRIPTION OF THE SERMON

OF THE

### APPERCEPTION.

आत्मानुभवोपदेश वर्णनं नाम प्रथमं प्रकरणम् ॥ १॥ न्यात्याना अनुस्वना अपेहरानुं वर्धन प्रकरण्य १सुं.

॥ जनक उवाच ॥

कथं झानमवाझोति कथं मुक्तिभैविष्यति । वैराग्यं च कथं प्राप्तमेतद्ब्रहि मम प्रभो ॥ १ ॥

अन्वयः—प्रभो ज्ञानं कथं अत्राप्तोति । मुक्तिः फधं भविष्यति च वैराग्यं कथं प्राप्तं एतत् सम ब्रहि ॥

**તે** તે ટે: –આ પહેલા અધ્યાયમાં ૨૦ શ્લાક છે. જનકના પહેલા શ્લાકના જવાળમાં ૧૯ ઋષિ કહે છે.

દેાહ રા

જનક-અષ્ટાવકને જનક કહે, કૃપા કરા ઋષિરાજ કેમ જ્ઞાન વિરાગ મુક્તિ, મળે કહેા મસકાજ ૧

#### Janaka said:

How is wisdom obtained? How will emancipation be secured? And how is dispassion attained to! O, lord, you may tell me this. 1

Commentary: The real meaning of the word arra dispassion, dislike, displeasure, asceticism or absence of wordly desires and appetites, meseems, requires commentation succintly in addition to its meanings in English.

ion of the Self, from all selfishness, all selfish and personal attachments in himself as well as others which constitutes the indispensable prerequisite to a true, earnest and fruitful enquiry into the origin and end of things and is the counterpart of the yearning for liberation from pain, the essential pain of bonds, limitations', doubts and fears and lack of the supreme and final Self-dependence. The mystics', "Dark Night of the Soul" before it attains final certainty, the "Slough of Despond," are alied to, though they may not be quite the same as, "Tiva. In

order to lead successfully to the great realisation, the बराग्य must be सात्विक, benvolent, philanthropic, not mere cynicism राजस, or mere indifference ather; to see others in pain should be the greatest pain. In order to enter on this realisation of the Infinite, the 'individual' must have begun to turn from 'individualism' in its triplet form of अविद्या, काम, कर्म, clinging to the finite, intellectually, emotionally and practically, i.e., in thought, feeling and action, towards 'universalism' in its corresponding threefold form of ज्ञान, भक्ति, विरक्ति, i.e., monism, philanthropic, altruism, and asceticism. Passionate rejection of the selfishness of the personal or individual self is quite essential for वैराध otherwise the Universal Self will remain hidden-for the plain reason that the eye which is turned to the finite by selfish desire, cannot see what is in opposite direction, the Infinite, to which the eye can be turned only by unselfish desire; but when it is so turned, it simply can not help seeing it. The King-sage Bhartrihari's Vairagys'atak shows that fear every being-a beggar and a great enslaves alike, except an ascetic who has emperor

subdued his passions.

शार्वृत्त विक्रीडित।

१ भोगे रोगभयं कुलेच्युतिभयं वित्ते नृपालाद्धयं
भौने दैन्यभयं बले रिपुभयं रुपे जरायाभयं।
शास्त्रे वादभयं गुणे खलभयं काये कृतान्ताद्धयं
सर्वे वस्तु भयान्वितं शुवि नृणां वैराग्यमेवाभयम्॥भर्वृहरि

#### ॥ अष्टावक्र उवाच ॥

मुक्तिमिच्छिसि चेत्तात विषयान्विषवस्यज । क्षमार्जवद्यातोषसत्यं पीयूषवद्भज ॥ २ ॥

अन्वयः—तात चेत् मुक्ति इच्छिसि । विषयान् विषवत् स्यज क्षप्तार्जसद्यातोषसत्यं पीघृषवत् भज ॥

અષ્ટાવક-વિષય ત્યજ તું વિષ સમ, ઇચ્છે મુકિતની ખાણ સત્ય દયા તાેષ સરળતા, ક્ષમા અમૃત સસ જાણ ર

#### Ashtavakra said:

My dear, if thou wishest absolution, abandon sensual enjoyments like venom; resort to forbearance rectitude, contenment and reality like netcor. 2

Note: Difinition of आवार्य-spiritual preceptor

२ उपनीय तु यः शिष्यं वेदमध्यापये द्विजः। सकल्पं सरहस्यं च तमाचार्य प्रचक्षते ॥ मनुस्यृति

Grammatical Note:—तात is a term of endearment and भवान of respectibility in Sanskrit See Panini for further particulars.

न पृथ्वी न जलं नामिन वायुद्योंन वा भवान्। एषां साक्षिणमात्मानं चिद्रूपं विद्धि मुक्तये॥ ३॥

अन्त्रयः—भवान् पृथ्वी न । वा जलं न । अिः न । वायुः न । द्यौः न । एषां साक्षिणं आत्मानं । मुक्तये । चिद्रूप विद्या ॥ अग्नि वायु જળ કે पृथ्वी, के तुं निक्ष आक्षाश साक्षी तेना आत्मा मानी, भुक्षितमां यित्त प्रकाश क

Thou art neither the earth, nor water, nor fire nor wind, nor ether; consider the Self-their witness, pure intelligence for liberation. 3

यदि देहं पृथकृत्य चिति विश्राम्य तिष्टसि । अधुनैव सुखी शांतो बंधमुक्तों भविष्यसि ।। ४ ।।

अन्वयः—यदि देहं पृथक्ं कृत्य चिात विश्राम्य तिष्ठसि अधुना एव सुखी शांतः बंधमुक्तः भविष्यसि ॥

> શરીરને જૂદું ગણી, આત્મામાં કર વિશ્રામ અંધ મુકત તું તરત થઇશ, સુખ શાંતે લે આરામ ૪

If thou abidest by a repose in the understanding separated from the combination (body), happy and appeared just at present, thou wilt secure liberation from bondage. 4

न त्वं विपादिको वर्णो नाष्ट्रामी नाक्षगोचर:। असंगोऽसि निराकारो विश्वसाक्षी सुखी भव ॥ ५॥

अन्वयः—त्वं विप्रादिकः वर्णः न। आश्रमी न। अक्षगोचरः न। असंगःनिराकारः विश्वसाक्षी असि सुखी भव॥

અષ્ટાવક-વિત્ર આશ્રમી ઇંદ્રિવિષય, કદી નહિ તું જાણ વિશ્વ સાક્ષી નિરાકાર, સુખી રહે નિરવાણ પ

Thou art not a brahmana and other castes, not belonging to any of the four stages of a human life, not an object of senses; freed from attachment, fomless, world-witness thou art; be happy. 5

Comentary: —आअमी and आश्रमिक्. In the strictest sense, आश्रमी does not mean here only owner of a hermitage or abode, but it meansbelonging to any of the four stages in the religious life of a brahmana namely (1) ब्रह्मचर्य (2)

गाईस्थ्य (3) बानप्रस्थ and (4) संन्यास.-their respective meanings in English are (1) religious studentship with celibacy (2) The state or order of a house-holder with domestic affairs (3) a hermit in general (4) and renunciation or abandonment, of all worldly affections and possessions fixing the mind on the supreme being. The first three stages are enjoyed to Kshtriyas and yais as also; according to some they can even enter the fourth. The learned sage wishes to show that the Self has very little to do with all these stages of a life but in order to situate oneself in the Self or rather in the profound absorption of the Self, the condition of चैराग्य dispassion shown before, is quite essential reqiring certain rules to be observed; namely— संयम्, नियम ब्रह्मचर्य, सारिवक श्रद्धा, भक्ति, पूजा, विद्या, धर्मरुक्षण and समाधि etc: let us define them in Sanskrit.

There are ten kinds of Restraint संयम

३ अहिंसा सत्यमस्तेयं ब्रह्मचर्यं द्याजवम् । क्षमा धृतिर्मिताहार: शौचं च दश संयमाः ॥ गायशीभाष्य

There are ten kinds of limitation नियम

४ शौचं स्यागस्तपोदानं स्वाध्मायश्चाप्रतित्रहः। त्रतोपवासमौनानि स्नानं च नियमा दश॥

There are two kinds of purity inmost and outmost होंच

- ५ शौचं तु द्विविधं प्रोक्तं बाह्यसाभ्यतरं तथा । खुंजलाम्यां स्मृतं बाह्यं भावशुद्धिस्तथान्तरम ॥ There are eight kinds of celibacy ह्याचर्य
- ६ वृश्नं स्पृर्शनं केली रहस्यं गुह्यभाषणम् । संकल्पोऽध्यवसायश्व कियानिर्वृत्तिरेव च ॥ एतन्मैथुनमष्टांगं प्रवद्गित प्रनीषिण: ॥

The following characterastics are born of the harmonious faith আহিবক সন্ত্য

- ७ इत्मोद्मस्तितिक्षेज्या तपस्सत्यं द्या स्मृतिः । तुष्टिस्त्यागोऽस्पृहाऽश्रद्धा हीर्दयानिर्वतिष्टृतिः ॥ There are nine kinds of devotion अक्ति ।
- ८ श्रवणं कीतीनं विष्णोः स्मरणं पादसेवनम् । अर्चनं वंदनं दास्यं सख्यमात्मिनवेदनम् ॥ There are fourteen kinds of worship पूजा
- ९ आसनं स्वागतं पाद्यमध्यमाचमनीयकम् । मधुपर्कस्तथाम्लानि वसनाभरणानि च । गन्धपुष्पे धूपद्ीपौ नैवेद्यं वंदनं तथा॥

There are fourteen kinds of knowledge चिद्या

१० ब्रह्मज्ञानं रसज्ञानं वेदाः स्वरधरं तथा। व्याकृतिज्योतिषं चैव धनुर्विद्या तथामता। जलोत्तारणकं न्यायः कोकाश्वारोहणे तथा। नटविद्या कृषिर्वेद्यं विद्याह्मेताश्चतुर्दशः॥

There are ten kinds of religious characterastics ধ্রমন্তস্কাত

११ धृति क्षमा दमोस्तेयं शौचिमिन्द्रिय निश्रहः । धीर्विद्या सत्यम् कोधो दशकं घर्मलक्षणप् ॥

The way of practice for the removal of mind's distraction for meditation the eighth and last stage of Yoga समाधि

१२ मनसो वृत्तिशून्यस्य ब्रह्माकारतया स्थितिः । योऽसंप्रज्ञातनामासौ समाधिरभिघीयते ॥ योगशास्त्र

The definition of a particular posture of sitting practised by an ascetic while meditating called बीरासन. This seat is also practised by brave persors while sitting with a king.

१३ एक पाद मधः कृत्वा विन्यस्योरौतथेत्तरम् । इज्जकायो विशेद्योगी वीरासनमुदाहृतम् ॥ योगदा छ

## धर्माधर्मी सुखं दुखं मानसानि न ते विभो । न कर्तासि न भोक्तासि स्रुक्त एवासि सर्वदा ॥६॥

अन्वयः--विभो धर्माधर्मी सुखं दुखं मानसानि। तेन। कर्तान असि। भोका असिन। सर्वदा मुक्त एव असि॥

ધર્મ અધર્મ તારે નહિ, સુખ દુઃખ મનનાં કારણ તું નહિ કર્તા તું નહિ ભાકતા, મુકત સદા ખળવાન ૬

O Lord, righteousness and unrighteousness, pleasure and pain are mental, they are not thine; thou art neither a doer nor an enjoyer, at all times liberated thou art. 6

एको द्रष्टासि सर्वस्य मुक्तप्रायोऽसि सर्वदा । अयमेव हि ते बंधो द्रष्टारं पश्यसीतरम् ॥ ७ ॥

अन्वयः—सर्वस्य द्रष्टा असि । एकः सर्वदा मुक्तप्रायः असिः । अयं एव हि ते बंधः इतरं द्रष्टारं पश्यिस ॥

> સર્વ દ્રષ્ટા તું એક છે, અતિશય મુકત હમેશ દ્રષ્ટા થઇ અન્ય દેહ જુવે, તેથી તું ખંધ નરેશ ૭

Thou art the only one observer of all, always liberated as a rule; certainly, this is thy bondage that thou seest the others (bodies etc; separated, ) as a seer. 7

अहं कर्त्तत्यहंमानो महाकृष्णाहिदंशितः। नाहं कर्त्तेति विश्वासापृतं पीत्वा सुखी भव॥८॥

अन्वयः—अहं कत्तां इति अहंमानः महाकृष्ण।हिदंशित अहं कर्ता न इति विश्वासामृतं पीत्वा सुखी भव ॥

'હું કર્તા' અભિમાન રૂપ, તને ડસ્યાે કૃષ્ણનાગ (કાળાે) 'હું નહિ કર્તા' વિશ્વાસામૃત, પી લે સુખમાં ભાગ ૮

Thou art bitten by a great black snake of such an egoism as ' I am the doer"; I am not a doer" Having drunk, in this manner, the nector of endowment of faith, be happy 8.

Grammatical Note: The opinion of prof. Bain, methinks, is quite true that the particles, belonging alike to all subjects and all styles, are the very hinges of composition, the most important of which इति, अपि, अथ, अहो, च etc., the commentator wishes to define here in Sanskrit. Definition of the particle इति

इति स्वरुपे सान्निध्ये विवक्षानियमे मते । हेतौ प्रकारप्रत्यक्षप्रकाशेण्यवधारणे । एवमर्थे समाप्ती स्यात् ॥ एको विशुद्धबोधोऽहमिति निश्चय विह्नना । प्रज्वाल्याज्ञानगहनं वीतशोकः सुखी भव ॥ ९ ॥

अन्वय:--एक: विशुद्धवोधः अहं इति निश्चय विष्कृता प्रज्याल्य अज्ञानगहनं वीतशोकः सुखी भव

> હું એક વિશુદ્ધ બાેધ એ, નિશ્ચય રૂપ લે આગ અશાેક સુખી તું બાળી કર, અજ્ઞાન રૂપ વન ખાખ ૯

I am the one purified wisdom, having consigned the forest of ignorance to the flames of fire with such a firm conviction, freed from grief, be happy. 9

यत्र विश्वपिदं भाति कित्पतं रज्जुसर्पवत् । आवद्परमानंदः स बोधस्त्वं सुखं चर ॥ १० ॥

अन्वयः--यत्र इदं विश्वं रज्जुसर्पवत् किरपतं भाति । सः बोधः त्वं सुखं चर । आनंदपरम्नानंदः ॥

કલ્પિત આ જગ અંધારે જેમ, દાેરી દેખાતિ સાપ જ્ઞાનરૂપ તું સુખે રહે જે, મહાઆનંદ તું આપ ૧૦

Hither and thither, this world appeareth a dream-image like a snake for a rope; thou art the supreme spirit of supreme joy, act happily with that wisdom. 10

मुक्ताभिमानी मुक्तो हि बद्धो बद्धाभिमान्यपि। किंवदंतीह सत्येयं या मितः सा गतिभवेत ॥ ११॥

अन्वयः--मुक्ताभिमानी मुक्तः। हि वडाभिमानी अपिवछः। या मितः। सा गतिर्भवेन् सा इह सत्या इयं किवदन्ती॥

> સુકત સુકિત-ઇચ્છાવાળા, ળહામાની ળંધીવાન મતિ તેવી ગતિ તારી, વિદ્વાનાનું પ્રમાણ ૧૧

Desirous for salvation is liberated, moreover fixed arregantly for a bondage is fettered indeed; as is the design, so is the acquisition; here is the definiteness of truth in the rumour (of the learned). 11.

Commentary: Certainly, a man consists of his faith. This truth has also a support from shree Krishna.

१४ यं यं वापि स्मरन्भावं त्यजस्यन्ते कलेवरम् । तं तमेवेति कौन्तेय सदा नद्भाव भावितः ॥ भः अः ८॥

अन्वय:--यं यं भावं वा स्मरन् सदा तद्भावभावितः। अपि अन्ते कलेवरं त्ययज्ञित (हे) कौन्तेय तं तम् एव एति. Translation: Whoever, thinking upon any being at the end, leaveth off the body, he goeth only to that being, O Kaunteya, ever to that conformed in nature.

आतमा साक्षी विश्वः पूर्णः एको ग्रुक्तश्चिदक्रियः। असंगो निःस्पृहः शांतो भ्रमात्संसारवानिव॥१२॥ अन्वयः—आत्मा। भ्रमात् संसारवान् इव साक्षी विभुः पूर्णः एकः मुक्तः चित् अक्रियः असंगः निःस्पृहः शांतः॥

આત્મા એક પૂર્ણ વિભુ, અક્રિય મુકત ચેતન અસંગ નિ:સ્પૃહ: શાંત ભ્રમથી, ભાસે સંસારિન્ ૧૨

The Self appeareth a world-object by delusion; witness, the Lord, the ever-complete, the one, liberated, the principal of vitality, non-doer, free from attachment and desire, pacified he is. 12

Literary Note: The word and produces too much confusion to a common reader in its manyfold usages with compounds and so the commentator wishes to explain it with almost all compounds within his knowledge. In this book also, it is used many a time and oft with different compounds as will be noted later on.

- चित as a verb means to think, perceive etc. with prefixes अनुचित् to ponder over etc.. परिचित् to remember etc.. विचित् to consider etc.. मम्बित् discriminate, weigh etc., as an adjective it means reflected, meditated upo nete., and has got unumbered compounds as चित्तनुद्रितन, humouring चित्तापद्दारक-हारिन् attractive etc.. now as a nown we want to see it with different meanings. चित् means perception, mind, life etc., with compounds चितात्मन् the thinking faculty. चितामास the soul not freed from impurities, चिताल्हास (adjective) gladdening the mind or heart चिन्मय spiritual. चितरुए of expansive mind, चिरुग्रक्ति intellectual capacity. चित्तस्वरुप (noun) the supreme soul. To make it indefinite in 'sense किम, कर्, कथम. कदा, कुत्म, झ etc., are used with it as केचित्, कस्यचित्, etc. When used as चेतना, it means life. consciousness etc., चेतन (adjective) animate etc.. चिद्द्रत the Supreme being. Eternal चेतस् The mind.

> कुटस्थं वोधमद्देतमात्मानं परिभावय । आभासोऽहं भ्रमं मुक्तवा भावं वाह्यंमथांतरम् ॥१३॥

अन्वयः--अहं आभासः भ्रमं वाह्यम् अथ आंतरम् मुक्तवा कृटस्थं वोधं अहैतं आत्मानं परिभावय ॥

ખાહ્ય અંતર ભાવ ભ્રાંતિ, છાંડ " હું " અહંકાર **ક્ષ** टस्थ ज्ञान अद्वैतात्मा, चितन वाहिर धार १

Having abodoned *I-ness*, fallacious appearance from delusion and outermost and innermocharacterastics, think over the rock-seated, app hensive, and monistic Self. 13.

> देहाथियानपारोन चिरं बद्धोऽसि पुत्रक । बोधोऽहं ज्ञान खड्गेन तत्:कृत्य सुखी भव ॥१४॥

अन्वयः—पुत्रक । देहाभिमान पाशेन चिरं वद्धः असि अहं बोधः ज्ञान खड्गेन तत् निःकृत्य खुखी भव ॥

દેહાિ સાનખંધે તું, ખહુ કાળથી ખંધન 'હું ખાધ,' એ જ્ઞાન ખડ્ગથી, લે સુખ કર માન છેદન ૧

O little boy, thou art bound with a bond of egoism for a combination by a great efflux time, cleaving it asunder with a sword of cog zance as " I am wisdom, " be happy.

Note: पुत्रक is a sign of enderment in Sansk.

निःसंगा निष्कियोऽसि त्वं स्वप्रकाको सिरंजनः । अयमेव हि ने वंधः समाधिपनुनिष्ठांस ॥ १५ ।

अन्वयः - न्वं निःसंतः निष्ययः अभि । स्पर्याः। निरंजनः समाधि अनुविद्यांक अयं एव ने दंशः है। "

સ્થયાં પ્રકાશ નાં નિર્ધાવ્યના, કિયારહિત નિર્ધાદ્ય સમાધિ અનુણન કરે, તેથી નુજને ખંધ કપ

Than are relationless, actionies, sell of heavy speckless, remaining this is the hardward for their performeth medication, 15

त्यया व्यामितं विश्वं न्वीय मीनं यथांधन: ।

शृद्धयुद्धस्यम्यम्यं पा गपः शृद्धांचननाम् ॥ १६ ॥

अन्त्रयः—हर्वे विभा न्यूया ह्याते न्यांय प्राप्ते न्यं यथाशंतः गुसयुरम्यम्यः । शृङ्चिननाम् मा गणः ॥

વિશ્વ પૈરાયું તુજ વીરેર, આમ પણ એ તારાધી विद्युद्ध श्रित्तवृत्ति ३२ निर्दे शुद्ध धनन परभारधी १९

This world is manifest by thee, threaded on thee, truly, elegance of purified wisdom then art. do not be meanminded. 16.

निर्पेक्षा निर्विकारो निर्भर: शीनलाशय:। अगाधवुद्धिरक्ष्ट्यो भव चिन्मात्रवासन: ॥ १७ ॥ अन्वय:---निर्पेक्ष: निर्दिकार: । निर्भर: शीतलाहायः अगाधवुद्धिः अक्षुत्धः चिन्मात्रवासनः भव ॥

નિરપેક્ષ નિર્વિકાર નિર્ભાર, શીતળ અદિ અગાધ ક્ષાલ રહિત ચેતન માત્રામાં, નિષ્ઠા લઇ તું રાખ ૧૭ Indifferent to wordly persuits, unchangeable. excess, the heart of coolness (शीतस्र also means the moon), very deep wisdom, unagitated thou art: attain to the abode of pure consciousness. 17.

साकारमनृतं विद्धि निराकारं तु निश्रलम्। एतत्तन्वापदेशेन न पुनर्भवसंभवः ॥ १८॥

अम्बयः--साकारं अनुतंत्रिद्धि । निराकारं तु निश्चलं एतत् तत्त्रोपदेशेन न पुनर्भवसंभवः ॥

શરીર મિશ્યા જાણ જે, આત્મા તારા અચળ આ તત્વઃ ઉપદેશે થાશે, તુજને મેહ્સ સંભવ ૧૮ Consider the form (body) unreal, formless (Self) is changeless; there is no possibility of a rebirth by the knowledge of this essential nature's sermon. 18.

यथैवादर्शमध्यस्थे रुपेंडतः परितस्तु सः।
तथैवादिमन् शरीरेंतः परितः परमेश्वरः॥ १९॥
अन्वयः—यथा एव आदर्शमध्यस्थे रुपे अंतः परितः
सः तु। तथा एव अस्मिन् शरीरे अंतः परितः परमेश्वरः॥
हर्भणु भध्ये ३५ वीशे केभ, हर्भणु अक्षार अंहर
अक्षार तेभ अंहर आहेके, परभेश्वर निरंतर १६

As that *miror* is inward and outward in the midst of the image in this body, on the other hand, the supreme Lord is in the heart, all around. 19.

एकं सर्वगतं व्योमं वहिरंतर्यथा घटे। नित्यं निरंतरं ब्रह्म सर्वभूतगणे तथा॥ २०॥

अन्वयः—यथा सर्वगतं एकं व्योम घटे वहिः अंतः तथा नित्यं ब्रह्म सर्वभूतगणे निरंतरं ॥

જેમ સર્વગત આકાશ એક, ઘટમાં ખહાર અંદર સર્વભૂત સમુહે નિત્ય પ્રહ્મ, અંદર ખહાર અચળ ૨૦

As the one omnipresent ether is innermost and outermost (all around) the pot. likewise the perpetual Eternal is continually in the multitude of all beings. 20.

Commentary:—The aspirant should understand that this Gitâ is the principal of fativas attributeless Eternal distinguished from Enguished Enternal with attributes—the incarnations of the Absolute as Shree Ram, Krishna etc.,

My definition for the Eternal with attributes would thus run सगुणब्र प्रत्येगात्मा the inward or abstract Self or the Universal Self or Ego, possessed of the three attributes सत चित आनंद

सञ्चिदानंद the triad of the universal subjective of action, knowledge, desire or, principles rather omnipresence, omniscience, omnipotence in contrast with its opposite মুন্তমন্ত্রনি Root Matter Root-Nature सत्व रजस् तमस्, cognisability, mobility and desirability which are also substituted, in connection with the individualised subject, for चिद्र सद् आनंद and then mean the subjective principles of cognition, intellection, motion, action desire, volition.

Unsufficient with this, the present Gitâ teaches a man to be जीवनमुक्त emancipated while still in the body from narrownesses, bigotries, superstitions, sectarianisms, illiberalities etc., with a liberation from doubt and fear in respect of the soul's imortality and infinity; it may also be from the bonds of the flesh in the mystic sense of ability to consciously separate and reunite th subtler body and the denser.

Let us, therefore, repose in the Self with al our being, with unflinching devotion, with un divided heart as directed in the Mahâ Bhârata.

१५ आत्मा नदी संयम पुण्यतीर्था सत्य हृदा (सत्योदका) शील तटा द्योर्भिः।

तत्रावगाहं (तत्राऽभिषेकं ) कुरू पांडपुत्र ब ्वारिणा शुद्धवति चान्तरात्मा॥ महाभारन्

Lastly, let us define and explain four names occuring in this book ever and anon.

(1) जनक as an adjective means 'generating' as a nown, a father, a progenitor with compounds जनकात्मजा, जनकत्तनया, जनकनंदिनी, जनकस्ता etc., for Sitâ. जनक was a foster father of Sitâ. He is known as a great philosopher and Janaka Videhi or Videhmukta-bodiless emancipation, derived by him after the present Sermon of our Gitâ. To him were the extremities of pain and pleasure equally agreeable.

He was a father in law of Rama, the greatest hero of India and the sole unrivalled archer in the land, believed by us an incarnation of God Himself. Janaka's country is known as Videh or Videh Nagari in the District of Behar which is also called Mithula Nagari.

(2) अप्रावक now requires to be defined and explained. अपून् means an aggregate of eight ৰক means deformed. He who was born deformed in eight places, is known to us as अप्राचक. Now the cause of his bodily deformity remains to be explained. It is said that he interfered with his father Kahodhas' studies and so he had to suffer this. But he saved his father from the watery grave to which he was consigned when defeated in a literary controversy

- (3) गीता also requires us to know what it is. Gitâ is a term applied to certain sacred writings in verse, in the form of a dialogue and containing an exposition of certain religious doctrines, namely भगवद्गीता, रामगीता, अध्यवक्रगीता.
- (4) अंबालाल is the last proper name to be defined and explained here is Sanskrit and English as it appears a commentator of this book though possessed of scanty powers of descriptive speech and yet also a translator with limited knowledge of this work—the Crown of knowledge quite unlimited. अस्वा means a mother, also used as a term of respect in Sanskrit and is a name of the Goddess Durga from whom the present name in solution comes forth. लालस् is an adjective and means—devotea to. It would now run in this manner अंबाया: (genetive) लालसस्य (genetive) आल्सस्य (genetive)

said before, Ambâlâl's father had a master-piece knowledge of Sanskrit and astrology and was a devotee of devotees of अस्वा and not much less his son. In classical literature अम्ब is the vocative of अम्बा which means also an eye. His father called him Ambu अम्बु although that so called Ambâlâl's age bordered on 25. The meaning of the word अम्ब is water without which mobile or immobile would not exist. Water creates the world and dissolves also that into it at the time of the dissolution of the world (See Bhagavata). In Sanskrit language अम्ब has more than 50 compounds-the most important of which are 27, very often used in Sanskrit literature, which the commentator, as taught by his father, gives here owing to their importance. अम्बुभू brâbmana अभ्रम्बन्बर a lake अभ्रमु आसना Goddess Laxmi अभ्रम -तस्कर the sun, अम्बुप the regent of water (ब्रह्ण) अम्ब्रुपात, a current of water अम्बुकण a drop of water अम्बुघन hail अम्बुप्रसाद-प्रसादन् the nut tree which clears water अम्बुवाहिनी-सेचनी a bucket अम्बुबिहार sporting in water अम्बुज-जन्मन्-भव-रुह all meaning the lotus अम्बुनिधि-धि-भृत-राज-राशि all meaning the ocean, अम्बुद-धर-मुच-वाह-वाहिन all meaning cloud.

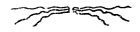
The real meaning with its essentiality of अभ्वा is considered by the commentator to be प्रकृति and in support of his belief, he cites here a shloka from भागवन with its translation. It is a beautiful hymn to पुरुष and प्रकृति, the Self-the dweller in the body and nature, as Eternal Man and Woman. १७ गुणव्यक्तिरियं देवी व्यंजको गुणभुग्भवान

ंृहि सर्वशरीरयात्मा श्री: शरीरेंद्रियाश्रया । नामरुपे भगवती प्रत्ययस्त्वमपाश्रयः ॥ भागवत्

Translation:—She is manifestation; Thou the Final Cause thereof. She is sense and body; Thou the Soul behind. She is name and form; Thou the basic Thought.

ॐतत्सिदिति श्रीमिद्धिश्वश्चर विरचिताष्ठावक्रगीतायां जनका ष्ठावक्र संवादे धाराज्ञास्त्र (अंबाया:लालसस्य) अंबालालसस्य (अंबालालस्य) आंग्लभाषाटीकासहितमात्मानुभवोपदेज्ञानामकं प्रथमं प्रकरणं समाप्तम् ॥

Thus in the Ashtavakra's Gita composed by the celebrated Vishveshvara, the dialogue between the blessed sage Ashtavakra and the king Janaka, the commentary and translation by the one devoted to the Goddess Amba (Pleader Ambalal), the description of the sermon of Apperception, the first discourse entitled.



#### THE SECOND DISCOURSE CALLED

Now the Light of the Disciple's Apperception.

॥अथ शिष्योक्तंगात्मानुभवोद्धासनामकं द्वितियं प्रकरणस् ॥२॥

# શિષ્યના અનુભવની સ્થિતિનું કથન–પ્રકરણ રજી

अहो निरंजन: शांतो बोघोऽहं पकृतेः पर:।

एतावंतमहं कालं मोहेनैव विडंबित: ॥ १ ॥

अन्वयः अहो निरंजन: अहं शांतः वोधः प्रकृतेः पर । एतावंतं कालं अहं मोहेन एव विडंबितः ॥

નાટ:--આ ખીજા અધ્યાયમાં ૨૫ શ્લેશ્ક જનક કહે છે.

જનક-શાંત નિરંજન બાેધરૂપ, પ્રકૃતિથી ઉત્તમ અરે!

હું ઠગાયા માયા માહે, અદ્યાપિ પર્યાત ખરે ૧

Oh! I am stainless, appeased, self-shining, self element by nature; I was ridiculed by infatuation for so great a period of time.

Grammatical Note-Difinition of the particle अहो १८ अहो धिगर्थे शोके च करुणार्थविषादयो : ।

संबोधने प्रशंसायां विस्मयं पादपूरणे ॥

यथा प्रकाशयाम्येको देहमेनं तथा जगत्। अतो मम जगत्सर्वमथवा न च किंचन्॥ २॥ अन्त्रय:—एकः यथा जगत् प्रकाशयामि तथा एनं देहम् अतः सर्वे जगत् मम अथवा किंचन न च ॥

એક પ્રકાશું હું આ વિશ્વે, તેમ પ્રકાશું દેહ

વિશ્વ ખધું છે મમ અધ્યસ્તે, અથવા નહિ કંઈ એહ ર

Just as I the one, illumine this world, like-wise this combination; henceforth the whole world is mine (under my supervision) or a little is not mine. 2

Note:—This combination with the world-process is not mine as it delusively appears.

Grammatical Note: Definition of the particle =

रे९ चान्वाचये समाहीरेण्यन्योन्यार्थे समुचये । पक्षान्तरे तथा पादपूरणेऽण्यवधारणे संश्रियहो विश्वं परित्यज्य मयाऽधुना ।

क्रतश्चित्कौशलादेव परमात्मा विलोक्यते ॥ ३ ॥

अन्वय:—अहो अधुना सशरीरं विश्वं परित्यज्य कुतः चित् कौशछात् एव परमात्मा मया विलोकयते ॥

સંદેહ ત્યાગ્યું વિશ્વ અધું મેં, કૃપા ઇશ્વરની અરે

કાઇ કુશળતા જેઉં પ્રભુ હું, સત્ય કહું માના ખરે ૩

Oh! having abandoned the world with this body at this time, I, much more from skilful knowledge, behold the supreme-Self. 3

91

Self. 4

Commentary: -Scriptural ordinances deside that this body has three conditions स्थम, कार्ण and स्थूल which can be translated into English as astromental, causal and physical respectively.

यथा न तोयतो भिन्नास्तरंगाः फेनबुद्धदाः। आत्मनो न तथा भिन्नं विश्वमात्मविनिगतस् ॥ ४ ॥ अन्वयः —यथा तरंगाः फेनबुद्धाः तायतः भिन्नाः न तथा आत्मान: विश्वं आत्मविनिर्गतं भिन्नं न ॥ પરપાટા ને ફિણ તરંગ જેમ, પાણિથી નહિ ભિનન આત્માથી ઉપજેલું વિશ્વ, આત્માથી ન ભિન્ન છિન્ન ૪ Just as the waves, foam, and bubbles are not differentiated from water, hence the world gone out of the Self is not divided from the

> तंतुमात्रो भवेदेव पटो यद्दद्विचारितः। आत्मतन्मात्रमेवेदं तद्वद्विश्वं विचारितम् ॥ ५ ॥

अन्वय:--यद्वत् पटः विचारित्ः तंतुमात्रः एव भवेत् तद्वत् इदं विश्वं विचारितं आत्मतन्मात्रं एव ॥

विश्वारी ज्याशी जरशे, वस्त्र तंतुनी વિશ્વ વિચારે આત્મ જથા છે, આત્મ સત્તામાં ખધા પ

Wher fore a garment, on investigation, is only a collection of thread, likewise this world, on judging, is only a subtile and primray element of the Self. 5

यथैवेक्षुर सेक्नृप्ता तेन व्याप्तेव शर्करा ।
तथा विश्वं मियक्नृप्तं मया व्याप्तं निरंतरम् ॥ ६ ॥
अन्त्रयः—यथा एव इक्षुरसे क्नृप्ता शर्करा तेन व्याप्ता एव
तथा मिय क्रुप्तं विश्वं मया निरंतरं व्याप्तं ॥

શેરડી કેરી કલ્પિત સાકર, મધુરસથી જેમ વ્યાપ્ત મુજમાં કલ્પિત વિશ્વ નિરતર, મારાથી વ્યાપ્તતાત ૬

As the composition of sugar in the juice of a sugar-cane is manifest by it (sweet juice), accordingly, this composition of the world in Me is manifest by Me constantly. 6

आत्माज्ञानाज्जगद्भाति आत्मज्ञानाञ्च भासते । रज्जवज्ञानादिहर्भाति तज्ज्ञानाद्भासते न हि ॥ ७ ॥

अन्वयः -- आत्माज्ञानात् जगत् भाति। आत्मज्ञानात् न भासते। रज्जवज्ञाना अहिः भाति। तज्ज्ञानात् हि भासते न॥

આત્મ અજ્ઞાને જગત ભાસે, આત્મજ્ઞાને નહિ ભાસ દાેરી અજ્ઞાને સર્વ ભાસે, દાેરી જ્ઞાને સર્પ નાશ ૭

The world appeareth by the unwisdom of the Self, it is not evident by the Self-wisdom just like a rope appearing a snake by non-knowledge, it doth not come into the mind by its knowledge. 7

प्रकाशों में निजं रुपं नातिरिक्तोऽस्म्यहं ततः। यदा प्रकाशते विश्वं तदाहंभास एवं हि ॥ ८॥

अन्वय : प्रकाशः मे निजंः रुपं अहं न अतिरिक्तः अस्मि ततः। यदा विश्वं प्रकाशते । तदा अहं भाम एव हिः॥ प्रशासी न्यारे। निक्ष, प्रशास स्मे मुळ ३५ साम प्रशासी न्यारे। निक्ष प्रशास्त्रुं, हुं स्मे पेति सनुप ८

The light is my own nature, I am not superfluous from it, whenever the world shineth. I (the Self) shine in that case. 8

अहो विकल्पितं विश्वमज्ञानान्मिय भासते । रुप्यं शक्तौ फणी रज्जौ वारि सूर्यकरे यथा ॥ ९ ॥

अन्वयः—अहो! मयि अज्ञानात् विकल्पितं विश्वं भासते। यथा शुक्तौ रुप्यं रज्जौ फणी सूर्यकरे वारि॥

અરે મુજ અજ્ઞાને ભાસે, વિશ્વ આળ પંપાળ રૂપું છીપે દારી સપે, સુર્ય કિરણે જેમ આપ (પાણિ) ૯

Oh! The imaginary world appearth by non-knowlege, just like silver in the oster-shell, snake for a rope, water (mirage) in the rays of the sun. 9

मत्तो विनिर्गतं विश्वं मध्येव लयुमें प्यति ।

मृदि कुंभो जले विचि: कनके कटकं यथा !। १० ।। अन्वयः—विश्वं मत्तः विनिर्गतं मिय एव लयं एप्यांत यथा मृदि कुंभः जले वीचि: कनके कटकं ॥

મુજયી ઉપજયું વિશ્વ મુજમાં, લય થાશે નિરવાણ માટીમાં ઘટ જળમાં લહરી, જેમ સુવર્ણ આભૂષણ ૧૦ The world is gone out of me and will be dissolved in me just like a pot in the clay. waves in water and ornaments in gold. 10

अहो अहं नमी महां विनाशों यस्य नास्ति मे । ब्रह्मादिस्तंबपर्यतं जगन्नाशेऽपि तिष्ठतः ॥ ११॥

अन्वय:—अहं अहो ! ब्रह्मादिस्तंवपर्यतं जगत् नाशे अपि तिष्ठतः यस्य मे विनाज्ञः न अस्ति महां नमः॥ भने नभरधारे ढुं ध्वं, जगनाशे ढुं स्थित

પ્રદ્વા આદિ સ્તંબ વિશ્વ. નાશવાન અનિત્ય ૧૧

Oh! I have a stand-still even at the destruction of Brahman and others of the same nature including the world with all its support and circumference; I have no disappearance: a prostrate to Me. 14.

Grammatical Note: Difinition of the particle An

१९ अपि संभावना प्रशा दांकागहासिसुखरे। तथा शुरू पदार्थेषु कामचाद कियासु च ॥ अहा अहं नमो महांमेको ऽहं देहवानिप ।

क्चिन गंता नागंता च्याप्य विश्वमनस्थितः॥ १२ ॥

अन्त्रयः - अहो अह महा नसः । देहवान् अपि एकः

अहम । किचित् न गंता न आगंता विष्वं व्याप्य अवस्थितः॥

નમસ્કાર અરે મને, વિશ્વે સ્થિત હું વ્યાપ

દેહવાન છતાં એક હું, ખરી કહું છું વાત ૧૨

Oh! I. Hail to Me. I am the one even as a dweller in the body neither going anywhere nor coming; I remain pervading the world. 12

जहो अहं नमो मह्यं दक्षो नास्तीह मत्समः।

असंस्पृत्य शरीरेण येन विश्वं चिरं धृतस् ॥ १३ ॥

अन्त्रयः — अहो अहं महां नमः। इह मत्समः दक्षः न अस्ति येन शरीरेण असंस्टृश्य चिरं विश्वं धृतम् ॥

નમસ્કાર અરે મને, ચતુર મુજ સમ નહીં મળે

શરીર અસંખંધ વિશ્વ જે, ચિરકાળથી ધારણ કરે ૧૩ Oh! I, a bow to Me, there is no expert here like Myself, who without a touch in the

body, hold the world long since. 13

अहो अहं नमो महां यस्य में नास्ति किंचन्।

अथवा यस्य में सर्वे यदाङ्किनसगोंचरम् ॥ १४ ॥

अन्वयः— अहं अहो महां नमः यस्य मे किंचन न आस्त अथवा यस्य मे यत् वाङ्मनसगोचरं सर्वम् ॥

નમસ્કાર અરે મને, મારૂં અહીં કંઇ ન્હાય અગર મારૂં સૌ માના તા, વાણી મન વિષય ૧૪ Oh! I, a prostrate fall befor Me, I hav not a little or perhaps have the object sense of this speech and mind, all in all.

### Comparison of Eastern and Western philosophy-The Self is not nothing but i is not anything:

I have not nothing but I have not anything an if there is anything as mine, that is the Self of perhaps the object senses of speech and min Affirmation has negation hidden in it and neg tion has affirmation hidden in it. The prese commentator succintly makes critical remarks on o point of Western philosophy not with an eye lower it, but to bring the reality of nature further consideration of both 'the Western ? Eastern. The present text books of deducilogic themselves, most barefacedly! After so mnly declaring that A is A only, and B is B o they at, once proceed to say A is B, and C, therefore A is C. Now if A is A o and B is B only, and C is C only; how ca

ever be B, or B be C, or C be A? If A really is B i-e identical with B, then why have two names for the same thing? Call it either A or B. Sanskrit न्याय Nyây does not misapply these laws of Universal thought i-e Being, as if they the individual and concrete laws of thinking which is different from being i-e for which the distinction between thing and thought, idea and reality holds good. It does not say A is B, and B is C, therefore A is C, but that A has C because C goes with B and A has B.It does not artificially separate out an utterly sterile deductive or formal logic from the wholly useful inductive or real logic, but combines both, as is inevitable and natural. The true and full significance of these laws of thought appears only in metaphysic, as laws of Being i-e., Universal thought, likely to appear on further points of higher philosophy not given here for want of space for which the commentator regrets he cannot do in thts religious book partly for want of space and partly for a subject not quite essential for the present purpose. The commentator intends to write a book on Eastern and Western Philosophy in which he hopes he will try to establish certain philosophical points hidden till now in darkness from the knowledge of a seeker for emancipation.

Grammatical Note: সপ্রয় is a compound of স্থয়. সথ্যা is used in three chief senses or, or perhaps, and also. Let us then define স্থয় Definition of the particle স্থয়

२१ मंगले संश्यारंभाधिकारानन्तरेषु च । अन्वादेशे प्रतिज्ञायां प्रश्नसाकत्ययोरिष ॥ ज्ञानं श्रेपं तथा ज्ञाता त्रितयं नास्ति वास्तवम् । अज्ञानाद्धाति यत्रेदं सोऽहमस्मि निरंजनः ॥ १५ ॥ अन्वय:— ज्ञानं श्रेपं तथा ज्ञाता त्रितयं वास्तवं न अस्ति यत्र इंद अज्ञानात् भाति सः निरंजनः अहं अस्मि ॥ श्रान श्रेथ ने वणी श्राता, वास्तविष्ठ नहीं त्रणु के अश्राने ये त्रणु कासे, ते हुं पाते निरंजन १५ Substancially, there is no trivity (triad)—knowledge, knowable and knower, wherein this becomes evident by illusion, that is I-stainless. 15.

द्वैतसूलमहो दुखं नान्यत्तस्यास्ति भेषजस् । दृश्यमेतन्मृषा सर्व एकोहं चिद्रसोऽमलः ॥ १६ ॥ अन्वयः--अहो द्वैतसूलं दुःखन् । अमलः चिद्रसः एकः अहं एतत् दृश्यं सर्व सृषा न अन्यत् तस्य भेषजं अस्ति ॥ દુ:ખ મૂળ દ્વેત જગ ભાંતિ, હું એક અમલ ચિદ્રૃપ દશ્ય સો મિશ્યા એ દ્વ:ખે, મળે ન ઔષધ કૃપ (કુવા) ૧૬

Oh! duality is the basis of distress, I am pure, the supreme soul, the one; untrue is this all visible, its remedy (medicine) cannot be other than this (unduality) 16.

Commentary: The calamity is originated from duality or narrowness. This disease of dualism can only be cured, by the best medical remedy of non-dualism. If there is no duality, there is no need of medical remedy. Shri Krishna says to Udhishthir to render pecuniary help and oblige those who are suffering with the disease of poverty because medicine is needed to those who are really diseased and not to those who are undiseased and healthy. Likewise no medicine is necessary for non-dualistic. Shri Shankrâchârya says a man attacked with ambition is दिस्ट. २२ दरिद्रान् भर कौन्तेय मा प्रयच्छेश्वरे धनम्।

च्याधितस्यौपधं पथ्थं नीरुजस्य किसीपधेः ॥ महाभारत वोधमात्रोऽहमज्ञान।दुपाधिः कल्पितो मया । एवं विमुश्चतो नित्यं निर्विकल्पे स्थितिर्मम ॥ १७ ॥ अन्वयः—वोधमात्रः अहं मया अज्ञानात् उपाधिः किरियतः। एवं नित्यं निर्धिकरिपे सम विस्टातः स्थितिः॥ अज्ञाने उपाधि ४६५त, ज्ञान भात्र हुं छे।ध ६४ति भारी निविड्देपे, ४२ते। नित्य हुं शे।ध १७ I am the whole of wisdom, the limitation (body) is arranged by my ignorance, by such a constant observation, I have a stability in the comtemplation recognising no distinction between the knower and the known. 17.

न में बंघोऽस्ति पोक्षो वा आंति: शांतानिराश्रया।
अहो पिय स्थितं विश्वं वस्तुतो न पिय स्थितम् ॥१८॥
अन्वयः—में वंधः वा सोक्षः न अस्ति। अहो प्रियेत विश्वं वस्तुतः स्रियं स्थितं न निराश्रया प्रांतिः शांता ॥
णंक्ष मेक्ष्म मुक्ते निर्दे, समस्थित विश्व मुक्सां निर्दे प्रांति–शांत निराश्रय हुं, अहु इहुं शाने अहीं १ १८
I have neither a bondage nor liberation; Oh!
the world situated in me has, substancially, no situation in me; I am independent with delusion pacified. 18.

सशरीरिपिदं विश्वं न किंचिदिति निश्चितम्। शुद्धचिन्मात्र आत्मा च तत्किस्मिन्करूपनाधुना।। १९।। अन्वयः—सशरीरं इदं विश्वं किंचित् न इति निश्चितम्। आत्मा शुद्धचिन्मात्रः च तत् अधुना कस्मिन् करूपना॥

# 971

૧૦૧ ખીજો અ

294.5924 T32A

discourse 101

સશરીર નહિ વિશ્વ કંઈ, નિશ્ચિત હું જાણી ગયા चेतन भात्र शुद्ध आत्मा, विषय हिंपत ह्यां रह्यो ? १६ Such is the definiteness that this world with the body is not a little, the Self is the purified principle of vitality (see Bhartrihari II चिन्मात्र सूर्तये) in whom will there be an imagination now?19

शरीरं स्वर्गनरको वंधमोक्षो भयं तथा।

कल्पनामात्रसेवैतरिंक में कार्य चिदात्मन: ॥२०॥

अन्वयः—हारीरं स्वर्धनरको वंधमोक्षी तथा सयं एतत् कल्पनामात्रं एव । चिद्रात्मनः में कि कार्य ॥

अधी उल्पना हें स्वर्श नई नथी लय सुडित अध चेतन ३५६ छिलास मिति। समि छवि दूरं अध २० Body, heaven and hell, bondage and libera-

tion and fear are all hims mion; what I, the supreme spirit, have to do (with them)

अहो जीनसमूहेडें एक देतं करवाण्यहम् ॥ २१॥ अरण्याप्य संदत्तं क रताण्यहम् ॥ २१॥

अन्वयः—पर्यतः ममद्वैतं न अहो जनसमूहे अ अरण्यं इव संवृत्तं करितं करवाणि अहम्॥

દેખનાર હું દ્વૈત ન દેખું, હવે જાણી નીતિ જનસમૂહ અરે વન ભાસે, કરૂં હવે હું ક્યાં પ્રીતિ ? ૨૧ No duality is seen by me, oh! even a multiआसीत हि ॥

tude of people is recognised as a forest, where have I to move with affection ? 21.

नाहं देहों न में देहों जीवो नाहमहं हि चित्। अयमेव हि में वंध आसीद्या जीवेते स्पृहा ॥ २२॥ अन्वयः—अहं देहः न । न में देहः । अहं जीवः न । अहं हि चित्। जीविते स्पृहा अयं एव में वंधः या

નથી દેહ હું ન દેહ મારે, ન જીવ હું ચેતન ભાન જીવિત ઇચ્છાથી ખંધ હતા, તેથી થયા હેરાન ૨૨ I am not a body, nor have I a body, I am not an individual ego; I am the eternal, longing for the living was my only bondage. 22.

अहो भूवनकछोछैर्विचित्रैद्रीक् सम्रात्थतम्। मय्यनतम्हांभोधौ चित्तवाते संमुचते ॥ २३॥

अन्वय: अहो अनंतमहांभोधो मयि चित्तवाते भुवन-कहोलेः विचित्र: द्राक समुद्रियत समुचते ॥

અરે મહાસાગર મુજમાં, અપાર ચિત્ત પવન ભૂવન રૂપ તરંગા ઉપજયા, નાના પ્રકાર અનંત ૨૩

Oh! in the boundless extensive ocean of myself, given birth by the wind of mind, various worlds of large waves (billows) sprang up immediately. 23.

Commentary: The sum and substance of the whole saying is that as the waves are not differentiated from ocean likewise, the worlds are not differentiated from me.

मन्यनंतमहांभोधो चित्तवाते प्रशास्यति । अभाग्याज्जीववणिजो जगत्पोतो विनश्वरः ॥ २४ ॥ अन्वयः—अनंतमहांभोधौ मयि चित्तवाते प्रशास्यति जीव-वणिजः अभाग्यात् जगत्पोतः विनश्वरः ॥

સર્વ બ્યાપક મુજ સમુદ્રે, ચિત્તરૂપ વાયુ શાંત જીવવેપારી ક્ષય પ્રારખ્ધે, જગ નાકા સા અંત. ૨૪

Moving rafts (bodies) are perished by irony of fate of the merchant-individual ego, subdued by the wind of mind in the boundless extensive ocean of myself. 24.

Commentary: As the rafts, in the mischief of the ocean, are perished by iroy of fate of the merchant, likewise bodies are ended when the individual-ego has freedom from duality, resolves and alterations springing from the wise thoughts of the mind. 24.

मय्यनंतमहांभोधौवाश्चर्यं जीबबीचयः। उद्यंति घ्रंति खेळंति प्रविशंति स्वभावतः॥ २५॥ अन्वयः—आश्चर्य । मयि अनंतमहांभोधौ जीववीचयः उद्यंति मंति खेलंति स्वभावतः प्रविशन्ति ॥

મહા અપાર મુજ સમુદ્રે, આશ્ચર્ય જવ તરંગ મારે, રમે, સ્વાભાવિક નિપજે, પ્રવેશ કરે ખહુ જંઘ રપ How strange! In the boundless extensive ocean of myself, waves-individual egoes, dragged on by nature, rise beat, play and enter into me. 25.

Note: २३ आत्मान रिथनं विद्धि शरीरं रथमेव तु बुद्धि तु सारिथं विद्धि मनः प्रगहमेव च । इंद्रियाणि हयानाहुर्विषयांस्तेषु गोचरान्॥

कठोपनिषद्

ॐ तत्सदिति श्रीमद्विश्वेश्वरिवरिचताष्टादत्रगीतायां जनकाष्टा-वक्त संवादे धाराज्ञास्त्रि अंबालालसस्य आंल्भाषाठीकासहितं ज्ञिष्योक्तमात्मानुभवोल्लासनामकं द्वितियं प्रकरणं समाप्तम् ।

Thus in the Ashtâvakra's Gîtâ, composed by the celebrated Vishveshvara, the dialogue between the blessed sage Ashtâvakra and the king Janaka, the commentary and translation by the one devoted to the Goddess Ambâ, the light of the disciple's apperception, the second discourse entitled.



# THE THIRD DISCOURSE called

The Sermon towards the Disciple by blume

शिष्यं प्रत्याक्षेपद्वारोपदेशकं नाम तृतीयं प्रकरणम् ॥ ३ ॥

- cuestion

શિષ્યને આક્ષેપદ્વારા ઉપદેશ—પ્રકરણ કર્જી.

अविनाशिनपात्मानमेकं विज्ञाय तस्वतः।
तवात्मक्षस्य धीरस्य कथमंथीजने रतिः॥१॥

अन्वयः—अविनाशिनं एकं अत्मानं विज्ञाय तत्त्वतः आत्मज्ञस्य धीरस्य तच अर्थार्जने कथं रतिः॥

નાટ: - આ ત્રીજન અધ્યાયમાં ૧૪ શ્લાક રૂપિ કહે છે. અષ્ટાવક - એક અવિનાશિ આત્મા જાણ્યા, યથાર્થરૂપે આત્મન્નાનિ દ્વાર્થણ દ્વાળા તુજને, સંગ્રહમાં પ્રીતિ શાનિ? ૧

Ascertaining accurately the undestructible Self, the one, how can thou-the steadfast sage, have attachment in the attainment of the world-treasures?

आत्माज्ञानादहो प्रीतिर्दिषयभ्रमगोचरे। शुक्तेरज्ञानतो नोभो यथा रजतिवस्त्रमे ॥ २ ॥ अन्वयः—अहो विषयभ्रमगोचरे प्रीतिः आत्माज्ञानात्। यथा रजतिवस्त्रमे शुक्तेः अज्ञानतः लोभः ॥ અરે ભ્રાંતિગાચર વિષયે, આત્મ અત્રાને પ્રીતિ રૂપાલાલ છીપ અત્રાને, એવી લઇ તારી રીતિ ર Oh! affection is frequented in illusive objects by the ignorance of the Self, as there is a greed for an oyster shell delusive of silver ignorantly. 2.

विश्वं स्फुरित यत्रेदं तरंगा इव सागरे।
सोऽहमस्मीति विज्ञाय किं दीन इव धावसि॥ ३॥
अन्वय:—सागरे तरंगाः इव यत्र इदं विश्वं स्फुरित सः
अहं अस्मि इति विज्ञाय दीनः इव किं धावसि॥
सागर विशे तरंग सभ, विश्व अधुं आ लासे अधीं
ते परभात्भा 'હुं' तुं लाखें, डेभ दीन दे। दे जिं हीं १ ३
Where this world is evident like the waves in

Where this world is evident like the waves in the ocean, why dost thou run fast like the wrethced ascertaining " That is I"

श्रुत्वापि ग्रुद्धचैतन्यमात्मानमितसुंद्रम् । उपस्थेऽत्यंतसंसक्तो मालिन्यमधिगच्छति ॥ ४॥

अन्वयः—गुद्ध चैतन्यं अति सुंदरं आत्मानं श्रुत्वा अपि उपस्थे अत्यंतसंसक्तः मालिन्यं अधिगच्छति ॥ अति सुंदर शुद्ध चैतन्य, आत्मा सांकणीये। धाने विषय समीपे अत्यंतासक्त, भक्षीन इरे तुं थे। क्षेने ४

Having even heard the Self very beautiful, purified, supreme spirit, thou acquireth an access to the foulness, extremely attached in sensual pleasures. 4.

Note: The chief meaning of उपस्थ is a male's or female's organ of generation, which will be more clear from the following verses (क्टाक), but the commentator translates here as sensual pleasures which includes all.

सर्वभूतेषु चात्मानं सर्वभूतानि चात्मिन। मुनेर्जानत आश्चर्य ममत्वमनुवर्तते ॥ ५॥

अन्वयः—सर्वभूतेषु आत्मानं जानतः च सर्वभूतानि च आत्मिन मुनेः ममत्वं अनुवर्त्तते आश्चर्यम् ॥

સૌ પ્રાણિમાં આત્મા જાણે, સૌ પ્રાણિ આત્મમાં સહિ એવા મુનિમાં મમતા ભાસે, આશ્ચર્ય મુજને લાગે અહીં પ

How strange! a sage acknowledging the Self in all beings, all beings in the Self, followeth selfishness. 5

आस्थितः परमाद्वैतं मोक्षाऽर्थेपि व्यवस्थितः।

आश्चर्यं कामवश्गो विकलः केलिशिक्षया ॥ ६ ॥

अन्वय:—परमाद्वैतं आस्थितः मोक्षार्थे अपि व्यवस्थितः कामवशगः केलिशिक्षया विकलः आश्चर्यम् ॥

પરમ અદ્વૈતે આસ્થા પુરી, માક્ષાર્થે વળી તત્પર વિકળ કામ વશ ખહુ ક્રીડા, આશ્વર્ય! ક્રે જાણે ખચ્ચર દ Bent upon perfect unduality, ready even towards the absolution, is decayed in the practice of amorous sport (See Amaras'ataka कांतःकेल्सिंड:), obedient to sexual pleasure; how strange!

उद्भृतं ज्ञानदुर्गित्रमनधायातिदुर्नेलः।

आश्रं कामपाकांक्षेत्कालपंतमनुश्रितः ॥ ७ ।

अन्वय:—उद्भतं कामं ज्ञानदुर्मित्रं अवधार्य अतिदुर्वरः

आकांक्षेत् । आश्चर्य अंतं कालं अनुधितः ॥

ઉદ્દર્ભવ પામેલા કામ નિશ્ચે, જ્ઞાન વૈરી અત્યંત આશ્ચર્ય! જ્ઞાનિ, કામ ઈચ્છે, અતકાળ સમીપ વર્તન છ

Determine the rise of desire, a dead enemy of wisdom, how strange! a refugee in the last moment of death desireth as the most feeble desire. 7.

इहाप्रुत्र विस्क्तस्य नित्यानित्यविवेकिनः!
आश्चर्य मोक्षकामस्य मोक्षादेव विभीषिका ॥ ८॥
अञ्चयः—इह अमुत्र विस्कत्स्य नित्यानित्यविवेकिनः
सोक्षकामस्य मोक्षात् एव विभीषिका आश्चर्य ॥
क्षेत्र परक्षेत्रे विरुठत वणी, नित्यानित्ये विवेष्ठि

અંત:કરણ છે મોણે જેનું, આશ્ચર્ય! માલ મૃત્યુ લીતિ ૮ How strange! dispassionate for this world

and the world to come, discriminator of the Permanent and the Impermanent, ardent desirous

for liberation hath a terror for death of the body in liberation. 8.

धीरस्तु भोज्यमानोऽपि पीडयमानोऽपि सर्वदा
आत्मानं केवलं पञ्यन तुष्यति न कुष्पति ॥ ९॥
अन्वयः—धीर तु भोज्यमानः अपि पीड्यमानः अपि
सर्वदा आत्मानं केवल पत्रयद्ग न तुष्यति न कुष्पति ॥
सेवि रागे धीर सरणा, जुने हें हेनण हमेश
प्रसन्न नहि ने रेश हरें नहि, स्थिन खित्त रहें नरेश ह
पोत्मा-minded, acknowledging the Self isolated
at all times, neither delighteth nor becometh
angry evenwhile enjoying and evenwhile being
afflicted. 9.

चेष्टमानं ज्ञारीरं स्वं पश्यत्पन्यज्ञरीरवत् ।
संस्तवे चापि निदायां क्रयं क्षुभ्येन्नहाज्ञयः ॥ १० ॥
अन्वयः—स्वं शरीरं चेष्टमानं अन्यशरीरवत् पश्यति
महाशयः संस्तवे अपि च निदायां कथं शुभ्येत् ॥
अन्य शरीर सम क्षिन्त, चेष्टावाणानुं स्वशरीर
स्तुति निंहा क्षेक्षि करे हेम १ महाशंथ समुद्र केवा गंकिर १०

How can the magnanimous be agitated in praise and even in censure who seeth his own body, acting like that of the other? 10.

मायामात्रमिदं विश्वं पश्यन्विगतकौतुकः।

अपि संनिहिते मृत्यो कथं त्रस्यति घीरघी: ॥ ११ ॥ अन्त्रयः — इदं विश्वं मायामात्रं पश्यन् विगतकौतुकः धीरघीः सन्निहिते सृत्यौ अपि कथं त्रस्यति ॥

વિશ્વ સાયામાત્ર જાણે, જગમાં રહે જેમ તેમ હીનકાતક અચળ ખુદ્ધિ, મૃત્યુ સમીપે ત્રાસે કેમ? ૧૧ Acknowledging this world the whole of illusion, dead to curiosity, how can the firm-minded be trembled even by death close at hand? 11.

नि:स्पृहं मानसं यस्य नैराक्येऽपि महात्मन:।
तस्यात्मज्ञानतृप्तस्य तुलना केन जायते ॥ १२॥
अन्वयः —यस्य महात्मन: मानसं नैराक्ये अपि निःस्पृहं
तस्य आत्मज्ञानतृप्तस्य केन तुलना जायते॥

મહાત્માના મનની અંદર, માેક્ષેચ્છા કદિન જાય આત્મજ્ઞાને તૃપ્ત જ્ઞાનિ, કાેની સાથે તુલના થાય? ૧૨ The great-souled, indifferent even in despair whom can the comparison of that satisfied with self-knowledge be born similar to? 12.

स्वभावादेव जानानो दृश्यमेतन्न किंचन।
इदं ग्राह्मपिदं त्याज्यं स किं पश्यति धीरधीः॥ १३॥
अन्वयः--स्वभावात् एव जानानः दृष्ट्यं किंचन न धीरधीः सः इदं ग्राह्मं इदं त्याज्यं एतत् किं पश्यति॥
सी अदृश्य स्वक्षाव सत्ताभां, सनभां काष्ट्रे के स्थेभ

ત્યાગ શ્રહણ યાગ્ય વસ્તુ, અચળ ભુદ્ધિ જાણે કેમ? ૧૩ Naturally seeing not a little in the visible, how can the firm-minded regard "This acceptable," "This renounceable"? 13.

अतस्त्यक्तकपायस्य निर्देद्वस्य निराशिपः ।

यदच्छ्यागतो भोगो न दुःखाय न तुष्ट्ये ॥ १४ ॥

अन्वयः अंतस्त्यक्तकषायस्य निर्देद्वस्य निराशिपः यदच्छ्या
आगतः भोगः दुःखाय न तुष्ट्ये न ॥

भनशी विषय त्याशी के, नित्य २६ हीनद्वंद्व (सुणदुः णनुं कोऽडुं)
लोश भणे तेने दैवयेशो, पाभे नहि दुःण आनंद १४

He who hath heartily renounced attachment to wordly objects, liberated from the pairs of the opposites, indifferent to hopes, is not afflicted nor satisfied with enjoyments happened by chance, 14.

Note: तृष्णां छिन्दि भज क्षमां जिह मदं पापे रितं मा कृथाः सत्यं ब्रह्मनुयाहि साधुपदवीं सेवस्व विद्वज्जनम् । मान्यान्मानय विद्विषोऽप्यनुनय प्रच्छादय स्वान्गुणान् कीर्ति पालय दुःखिते कुरु द्यामेतत्सतां चेष्टितम् ॥ भर्तृहरि-नीतिशतक

ॐ तत्सदिति श्रीमद्विश्वेश्वर विरचिताण्टाव्क्रगीतायां जनकाण्टावक संवादे धाराज्ञास्त्र अंबालालसस्य आंग्लभाषाटीकासहितं ज्ञिण्यं प्रत्या-

### क्षेपदःरोपदेशनामकं त्रतीयं प्रकरणं समातम् ॥

Thus in the Ashtavakra's Gita, composed by the celebrated Vishveshvara, the dialogue between the blessed sage Ashtavakra and the king Janaka, the commentary and translation by the one devoted to the Goddess Amba, the sermon towards the disciple by blame, the third discourse entited.

### THE FOURTH DISCOURSE called

Now the Light of Experience spoken by the disciple.

॥ अथ शिष्य प्रोक्तातुभवोद्धासः ॥



હવે શિષ્યે કહેલા અનુભવના આનંદ પ્રકરણ ૪ શું

हंतात्मज्ञस्य धीरस्य खेळतो भोगळीळया। न हि संसारवाहीकेर्भृढे: सह समानता ॥ १॥

अन्वयः—हंत आत्म ज्ञानस्य धीरस्य भीगठीलया खेलतः संसारवाहीकैः मूढेः सह न हिं समानता॥

નાટ: -- આ ૪ થાં અધ્યાયમાં ક શ્લાક જનક કહે છે

Oh! how joyfully! The manner of enjoyment of a firm-minded in pastime has no similarity with the course of the deluded people. 1.

यत्पदं प्रेप्सवो दीनाः शक्ताद्याः सर्वदेवताः। अहो तत्र स्थितो योगी न ह्पंष्ठुपगच्छति ॥२॥ अन्वयः--अहो शक्ताद्याः सर्वदेवताः यत् पदं प्रेप्स्वः दीनाः तत्र स्थितः योगी न हर्ष उपगच्छति ॥

ઇંદ્રાદિ સૌ દેવ ઇચ્છે, આ સ્થાનપ્રાપ્તિ દીન તે પદ પામેલા હવે નહિ, કાઇ દિવસ ચાગિન ર

Oh! Indra and others and all the gods aiming at this virtuous path are wretched (because they do not have an access to that station), the ascetic standing there, doth not penetrate joy. 2.

तज्ज्ञस्य पुण्यपापाभ्यां स्पर्शो हांतर्न जायते।
न हााकाशस्य धूमेन दृश्यमानापि संगति: ॥ ३॥
अन्वय:—तज्ज्ञस्य पुण्यपापाभ्यां अंतः स्पर्शः न हि जायते
हि आकाशस्य धूमेन दृश्यमाना अपि संगति: न ॥
तत्वर्श हुद्देशे ४६० न २५२१, पुष्य ६ ४४० पाप
दृश्य संगंध त्यां नथी, केस धूमनी साथ ना४ ३

( તત્વન = આત્મા પરમાત્મા ઓળખનાર. જેમ આકાશમાં દેખાતા ધૂમાડાના સંબંધ ખરા સંબંધ નથી તેમ ) A sage beareth no touch to sins and meritorious deeds in heart as the sky hath no company with the smoke although it is visible so. 3.

Note: स्मृति also supports ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणि भस्मसात् कुरुते तथा । स्मृति

आत्मैवेदं जगत्सर्वं ज्ञातं येन महात्मना। यहच्छया वर्तमानं तं निषेध्दुं क्षमेत क: ॥ ४॥

अन्वयः —येन महात्मना इदं सर्वे जगत् आत्मा एव ज्ञातं तं यदच्छया वर्तमानं कः निषेष्दं क्षमेत ॥

सौ क्यात आत्मासम काणे, ते महात्मा नित्य अहर्ष वर्त के प्रारण्धे तेने, डेाण निष्धे समर्थ ? ४ आब्रह्मस्तंवपर्यते भूत्यामे चतुर्विधे।

विज्ञस्यैव हि सामर्थ्यमिच्छानिच्छावित्रर्जने ॥ ५॥ अन्वय:-अव्रह्मस्तंवपर्यते चतुर्विधे भूतव्रामे विज्ञस्य एव हि इच्छानिच्छाविवर्जने सामर्थ्यम्॥

પ્રહ્માદિસ્તં ખ જગતે, ચતુર્વિધભૂતસમુદાયે ઇચ્છા દ્વેષ નિવારવા, એક વિદ્વાનને સત્તા એ પ

A man of essential learning has the power to abstain from desire and malice in all the four kinds of the multitude of people with the whole universal support including Brahman-the lotus seated God and the like. 5.

आत्मानमद्वयं कश्चिजानाति जगदीश्वरम् ।

यद्वेति तत्स करते न भयं तस्य कुत्रचित् ॥ ६ ॥

अन्वयः—कश्चित् जगदीश्वरम् आत्मानं अद्वयं जानाति
सः यत् वेत्ति तत् कुरुते तस्य कुत्रचित् भयं न ॥

त्वं पदार्थ क्यादेश्वरत्भा, अद्वय काण्चे वीर डे। इ

थे के काण्चे ते ते इरे, अस्य क्षेष्ठ परक्षेष्ठ ६

Rarely, a one knoweth the Self as the Lord of the world, undual, he doth what he knoweth; he hath fear neither in this world nor in the world to come. 6.

Note: २४ माने म्लायिनि खण्डिते च वसुनि व्यर्थ प्रयातेऽर्थिनि क्षीणे वन्धुजने गते परिजने नष्टे शनैर्योवने। युक्तं केवलमेतदेव सुधियां यज्जह्नुकन्यापयः पूतम्राविगरीन्द्रकन्द्रदरीकुञ्जे निवासः क्वित्॥ भर्तृहरि

ॐ तत्सदिति श्रीमंद्विश्वेरिवरिचताष्टावक्रगीतायां जनका-ष्टावक्रसंवादे धाराशास्त्रि अंवालालसस्य आंग्लभाषाटीकासिहतं शिष्यप्रोक्तानुभवोल्लासष्टं नाम चतुर्थं प्रकरणं समाप्तम् ।

Thus in the Ashtavakra's Gita composed by the celebrated Vishveshvara, the dialogue between the blessed sage Ashtavakra and the king Janaka, the commentary and translation by the one devoted to the Goddes Amba, the light of experience spoken by the disciple, the fourth discourse entited.

#### THE FIFTH DISCOURSE CALLED

Now the Absorption-a collection of four (shlokas) spoken by the spiritual Preceptor.

# ॥ अथाचार्योक्तं लयचतुष्टयं नाम पंचमं प्रकरणम् ॥ ५॥

was an

હવે આચાર્યે કહેલા લયયાગ પ્રકરણ ૫મું.

न ते संगोऽस्ति केनापि कि शुद्धस्त्यक्किमिछिसि। संद्यातिवलयं कुर्वन्नेवमेव लयं त्रज्ञ।।

अन्वयः—ते केन अपि संगः अस्ति न शुद्धः कि त्यक्तं इच्छिस संघातविलयं कुर्वन् एवम् एव लयं वज ॥

નાટ:-આ પાંચમાં અધ્યાયમાં ૭ શ્લાક ઋષિ કહે છે. અષ્ટાવક-તું શુદ્ધ થઇને ત્યાંગે કાેને ? તું સંખંધહીન આ લાેક દેહાદિક નિષેધરૂપે તું, 'એફિક્કજ' કર લય યાેગ ૧

Thou hast relation with none; dost thou, the purified, desire to renounce? Having abandoned bodily association, choose absorption (absorb in the Self) exactly so. 1.

Commentary:—The difference between संन्यास renunciation and त्याग relinquishment decided by ऋषण. रे काम्यानां कर्मणां न्यांसं संन्यासं कवयो विदुः सर्वकर्मफलस्यागं प्राहुस्त्यागं विचक्षणाः॥ भगवद्गीता॥ अन्वयः—काम्यानां कर्मणां न्यासं कवयः संन्यासं विदुः सर्वकर्मफलस्यागं विचक्षणाः त्यागं प्राहुः॥

The renouncing of works with desire is known as renunciation by sages: the relinquishing of the fruit of all actions is called by the wise the relinquishment. 18th discourse, second shloka.

उदेति भवतो विश्वं वास्थिरिव बुद्धुदः। इति ज्ञात्वैकमात्मानमेवमेव लयं व्रज्ञ ॥ २॥

अन्वयः-प्रारिधेः बुद्धुरः इव भवतः विश्वं उदेति । इति एकं आत्मानं ज्ञात्वा एवम् एव लयं व्रज्ञ ॥

સમુદ્ર કેરા પરપાટા સમ, વિશ્વ ઉદ્દયના જોગ આત્માને સાગર સમ જાણી, 'એમજ' કર લય ચાગ ર

The world attaineth to the rising like the bubbles of the ocean, having acknowledged the Self as the only one, choose absorption exactly so.

भत्यक्षमप्यवस्तुत्वाद्विश्वं नास्त्यमले त्विय । रज्जुसर्प इव व्यक्तमेवमेव लयं त्रज्ञ ॥ ३ ॥

अन्वयः—प्रत्यक्षं अपि व्यक्तं विश्वं अमले त्वियं न अस्ति रज्जुसर्पः इव अवस्तुत्वात् एवम् एव लयं व्रज्ञ ॥ पापिक्षीन तुलभां निक्षे, विश्व प्रत्यक्ष पणु है। इ અવસ્તુ દોરી સર્પ સસ, 'એમજ' કર લય યાેગ ૩

Although direct cognition, yet the world is not in thy purity owing to natural unreality just as the snake for the rope; choose absorption exactly so. 3.

समहुःखमुखः पूर्ण आज्ञानैराश्ययोः समः । समजीवितमृत्युः सन्नेवमेव लयं व्रज ॥ ४॥

अन्वयः—पूर्णः समदुःखंखुखः आशानैराइपयोः समः समजीवितमृत्युः सन् एवं एव छयं व्रज ॥

આશાનિરાશે સમ્પૂર્ણ તું, સમસુખદુ:ખભાગ

સમાન તું મૃત્યુજીવને, 'એમજ' કર લય યાેગ ૪

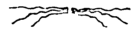
The ever Complete, uniform in pleasure and pain, equally balanced in hopes and hopelessness, unmoved in life and death, choose absorption exactly so. 4.

Note: - २६ वरं मौनं कार्य न च वचनमुक्तं यद्वृतं वरं क्रेब्यं पुंसां न च परकलत्राभिगमनम् । वरं प्राणत्यागो न च पिशुनवाक्येष्वभिक्षचि-

वरं भिक्षाशित्वं न च परधनास्वादनसुखम् ॥हितोपदेश Translation: It is better to be dumb than to tell a lie, it is better to yield to impotence than to have sexual intercourse with an other's betterhalf, it is better to breathe one's last than to have a relish for a slanderous sentence and it is better to have enjoyment in a beggar's crust than delightful pleasure in an other's property.

अभ तस्तिदिति श्रीमिद्धिश्वरिवरिचनाप्टावक्षरीतायां. जनकाप्टा-वक्षसंवादे धाराज्ञास्त्रि अंवालालसस्य आंग्लभाषा टीकासहितमाचार्योक्तं लयचतुष्टयंनामकं पंचमं प्रकर्णं समाप्तम्॥

Thus in the Ashthvakra's Gita, composed by the celebrated Vishveshvara, the dialogue between the blood seep Ashtavakra and the king Janaka, the commentary and translation by the one devoted to the Goddess Amba, the absorption spoken by the spiritual preceptor, the fifth discourse entitled.



## THE SIXTH DISCOURSE CLLED

Now the Defence-an aggregate of jour-presented by the Disciple.

॥ अथ शिष्योक्तमुत्तरचतुष्कं नाम पष्टं प्रकर्णम् ॥ ६॥

७वे शिष्ये आपेक्षे। जवाय प्रक्षण ६ड्डं आकाशवद्नंतोऽहं घटवत्प्राकृतं जगत्। इति झानं तथैतस्य न त्यागो न यहो छयः ॥१॥

---

अन्वयः—अहं आकाशवत् अनंतः। प्राकृतं जगत् घटवते इति ज्ञानं तथा एहस्य त्यागः न प्रहः लयः न ॥

નાટ-આ કઠ્ઠા અધ્યાયમાં ૪ <sup>ક</sup>લાક જનક કહે છે.

જનક-આકાશ સમ અનંત હું, પ્રકૃતિ કાર્ય જગળાગ

આ ગાને આત્માને નહિ, ગહણ લય કે ત્યાગ ૧

I am boundless like the sky, the world originated by nature is like a pot; he (the Self) hath, neither relinquishment, acceptance, nor absorption with such a wisdom. 1.

यहोदधिरिवाहं स प्रपंची वीचिसंन्निभः। इति ज्ञानं तथैतस्य न त्यागी न ग्रही लयः॥२॥

अन्वयः—महोद्धिः इव अहं सः प्रपंचः वीचिसन्निभः । इति ज्ञानं तथा एतस्य न त्यागः ग्रहः लयः न ॥

મહાસમુદ્રાત્મા હું પાતે, જગ પ્રપંચ લહરી ખાખ (ધુળ) આ જ્ઞાને આત્માને નહિ, ગ્રહણ લય કે ત્યાગ ર

I am like an extensive ocean, that delusive expansion (the world is considered as the expansion of the primary germ and the scene of manifold action) is like waves; he hath, neither relinquishment, acceptance nor absorption with such a wisdom. 2.

अहं स शुक्तिसंकाशो रूपविद्विकरूपना। इति शानं तथैतस्य न त्यागो न ग्रहो लयः ॥३॥ अन्वयः—अहं सः शुक्तिसंकाशः रुप्यवत् विश्वकल्पना इति ज्ञानं तथा एतस्य न त्यागः ग्रहः लयः न ॥

શ્રુતિ પ્રસિદ્ધ હું છીપ સમ, કલ્પના જગ રૂપાભાગ આ જ્ઞાને આત્માને નહિ, ગ્રહણ લય કે ત્યાગ ૩

I am like an oyster shell and the composition of the world is like silver; he hath neither relinquishment, acceptance nor absorption with such a wisdom. 3.

अहं वा सर्वभूतेषु सर्वभूतान्यथोमीय ।

इति ज्ञानं तथैतस्य न त्यागो न प्रहो लय: ॥ ४ ॥

अन्वयः—अहं वा सर्वभूतेषु अथ सर्वभूतानि मिय इति हानं तथा एतस्य न त्यागः ग्रहः लयः न ॥

સૌ પ્રાણીમાં હું રહું, મુજમાં પ્રાણીમાત્ર

આ જ્ઞાને આત્માને નેંહિ, ગ્રહણ લગ કે ત્યાગ ૪

I abide in all beings, all beings abide in me; he (Self) hath, n ither relinquishment, acceptance nor absorption, with such a wisdom. 4.

Note: -२७ नृदेहमाद्यं सुलभं सुदुर्लभं सुवं सुंकर्षं गुरुक्णधारम्।
सयानुकूलैन नभस्वतेरितं

पुमान् भवाविश्र न तरेत्स आत्महा ॥ भागवत्

ॐ तत्सदिति श्रीमिद्धेश्वश्चरिवरिचताष्टावक्रगीतायां जनका—

# ष्टावक्रसंवादे धाराज्ञास्त्रि अंबालालसस्य आंग्लभाषाटीकासहितं-शिष्यप्राक्तसुत्तर्चतुष्कं नाम षष्टं प्रकरणं समाप्तम् ॥

Thus in the Ashtâvakra's Gitâ, composed by the celebrated Vishveshvar, the dialogue between the blessed sage Ashtâvakra and the king Janaka, the commentary and translation by the one devoted to the Goddess Ambâ, the defence presented by the disciple, the sixth discourse entitled.

#### THE SEVENTH DISCOURSE CALLED

Now the Experience-fivefold.

।। अथानु ६वरंचकं नाम सप्तमं प्रकरणम् ॥ ७॥

- J. P. ---

अनुस्य प्रक्रिश ७ भुं मय्यनंतमहांभोधो विश्वपोत इतस्ततः। भ्रमित स्तांतवातेन न ममास्त्यसिहिष्णुता ॥ १॥ अन्वयः—माय अनंतमहांभोधो विश्वपोतः स्वांतवातेन इतस्ततः भ्रमित सम असिहिष्णुता न अस्ति ॥ ने।८-आ अध्यायमां ५ १दोक्ष अनक कर्षे छे अनक-भुक आत्माविनाश मद्धानिधि, वढांणु को विश्व अधीक्ष भन वाथुथी जढां तढां क्रतुं, पण्डु हुं सढनशीक्ष १ સુચના-આત્મા અવિનાશ = આત્માવિનાશ અ પ્રમાણે ધણી જગ્યાં. સંસ્કૃત સંધિતિયમાનુસાર આગળના અક્ષરમાં અ મળેથી આ થાય છે તે ખાસ જોવું. ''અ'' એટલે ''ન'' જેમકે જેનો વિનાશ નહિ તે અવિનાશ. કેટલીક વખત અનર્થાર્થ એ પ્રમાણે પણ આગલા અક્ષરમાં અ મળેલા હાય છે, ત્યાં વાકચરચના ઉપ-રથી અર્થ સમજવી લેવા.

In my boundless extensive ocean, a raft of the world roams about here and there by the wind of mind, I have forbearance of disposition. 1.

मय्यनंतमहांभोधौ जगद्विचिः स्त्रभावतः।

उदेतु वास्तमायातु न मे वृद्धिन च क्षतिः ॥ २ ॥

अन्वयः—मिय अनंतमहांभोधौ जगिहचिः स्वभावतः उदेतु वा अस्तं आयातु मे न वृद्धिः न च क्षतिः॥

ું મુજ આત્માવિનાશનિધિ, વિશ્વ લહેર પાણિ સ્વાલાવિક ઉદયાસ્ત પામે, મારે ન વૃદ્ધિ હાનિ ૨

In my boundless extensive ocean, the waves of the ocean, naturally rise, and set, I have neither increase nor decrease. 2.

मय्यनंतमहाभोधौ विश्वं नाम विकल्पना । अतिशांतो निराकार एतदेवाहमास्थित: ।। ३ ।। अन्वयः—मयि अनंतमहांभोधौ नाम विश्वं विकल्पना

अतिशांतः। निराकारः एतद् एव अहं आस्थितः ॥

મુજ આત્માવિનાશ મહાનિધિ, કલ્પના વિશ્વ પ્રસિદ્ધ નિરાકાર ને શાંત અતિ હું, એમજ આત્મામાં આશ્રિત ૩

In my boundless extensive ocean, the delusion of the world is famous, quite tranquil-minded, formless, by that (Self-knowledge), I stand exactly as I am.

Note: I stand exactly as I am i-e., not in the Self-absorption bamed in the preceding discourse, simply because I am nothing but Self and so the question of absorption remains nowhere and nomore.

नात्मा भावेषु नो भावस्तत्रानंते निरंत्रने। इत्यसक्तोऽस्पृहः शांत एतदेवाहमास्थित: ॥ ४॥

अन्वयः — आत्मा भावेषु न । भावः तत्र अनंते निरंज-ने न इति अहं असक्तः अस्पृहः शांतः एतत् एव आस्थितः॥

દેહાશ્રિત આત્મા નહિ, ન દેહ નિરંજનાત્માન તે અસંગ ઇચ્છા રહિત હું, 'એમજ' આત્મા આશ્રિતે ૪

The Self is not in the state of the body nor is the bodily state (body) in that boundless and stainless (Self); thus I am unattached, undesirous, by that (Self knowledge), I stand exactly so. 4

अहो चिन्मात्रमेवाहिएंद्रजालोपमं जगत्।

अतो प कथं क्रत्र हेयोपादेयकल्पना ॥ ५ ॥

अन्वयः अहो चिन्मात्रं एव अहं जगत् इंद्रजालोपमं अतः मम कुत्र कथं हेयोपादेयकल्पना ॥

અલોકિક ચૈતન્ય માત્ર અરે હું, જગ જાણે ઇંદ્રજાળ તેથી મને કંઈ કર્યે પ્રકારે, ગ્રહુણ ત્યાગ વિચાર ? પ

I am exactly the whole principle of vitality (eternal), the world is resembling an artifice; in what thing and how should I, therefore, have a disposition for any relinquishment and acceptance. 5.

Note: २८ आशानामनदी मनोरधज्ञला तृष्णातरङ्गाकुला रागग्राहवती वितर्कविहगा धैर्यद्रुमध्वंसिनी॥ मोहावर्तसुदुस्तराऽतिगहना प्रोत्तुङ्गाचिन्तातटी तस्या: पारगता विंद्युद्धमनसो नन्दन्ति योगीश्वराः ॥ भंतृहरि

🕉 तत्सदिति श्रीमद्विश्वेश्वरविरचिताष्टावक्रगीतायां जनकाष्टावक्र-संवादे धाराज्ञास्त्र अंबालालसस्य आंग्लभाषाटीकासहितमनुभवपंचकं नाम सप्तमं प्रकरणं समाप्तम ॥

the Ashtâvakra's Gîtâ composed by the celebrated Vishveshvara, the dialogue between the blessed sage Ashtavakra and the king Janaka, the commentary and translation by the one devoted to the Goddess Ambâ, now the experience, the seventh discourse entitled.



#### THE EIGHTH DISCOURSE CALLED

Now the Decision of Bondaye and Liberation four-fold, spoken by the spiritual Preceptor.

॥अथ गुरुमोक्तं बंध मोक्षव्यवस्थाचतुष्कं नामाष्ट्रमं प्रकरणम् ॥८॥

ગુરૂએ કહેલી ખંધમાેક્ષનીવ્યવસ્થા પ્રકરણ ૮મું

तदा बंधो यदा चित्तं किंचिद्वांछित शोचित। किंचिन्ध्रंचित गृहणाति किंचिध्दष्यित कुप्यति ॥१॥ अन्वयः – चित्तं यदा किंचित् बांछित शोचित किंचित् भ्रुंचित गृहणाति किंचित् हृष्यति कुप्यति तदा बंघः॥

નાર-આ અધ્યાયમાં ૪ શ્લાક ગુર કહે છે.

જો મન ઇચ્છે શાયે છાડે, ગૃહણ કરે થઈ અંધ હર્ષ કાપ કરે કાઇ માફક, નિશ્ચે જીવને બંધ ૧

When the mind desireth a little, grieveth, relinquisheth a little, accepteh, desireth a little, becometh angry, there is, in that case, a bondage 1.

तदा मुक्तियदा चित्तं न बांछित न शोचित । न मुंचित न गृह्णाति न हृष्यित न कुष्यित ॥ २॥ अन्वयः—यदा चित्तं न बांछित न शोचित न मुंचिति न गृह्णाति न हृष्यित न कुष्यित तदा मुक्तिः॥ મન ન ઇચ્છે ન શાેચે, ન છાેડે નગ્રહે ચુકિત હર્ષ કરે નહિ કાેપ કરે નહિ, નિશ્ચે જીવને સુકિત ૨

When the mind neither desireth, nor grieveth nor relinquisheth nor accepteth, nor delighteth, nor becometh angry, there is, in that case, a liberation. 2

तदा वंधो यदा चित्तं सक्तं कास्विप दृष्टिषु । तदा मोक्षो यदा चित्तमसक्त सर्वदृष्टिषु ॥ ३ ॥

अन्वयः —यदा चित्तं कासु अपि दृष्टिषु सक्तं तदा बंध-यदा चित्तं सर्वदृष्टिषु असक्तं तदा मोक्षः॥

અનાત્માકારદિષ્ટિ મન આસકત, જરૂર જીવને અધ વિષયાકારદિષ્ટિ મનનાસકત, જીત્રને માેક્ષ સળંધ ૩

When the mind is attached in anything even visibly, there is, in that case, a bondage; when the mind is unattached in all vision, there is, in that case, a liberation. 3

यदा नाहं तदा मोक्षो यदाहं बंधनं तदा ।

मत्वेति हेलया किंचिन्मा गृहाण विंमुच मा ॥ ४ ॥

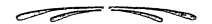
अन्वयः—यदा अहं न तदा मोक्षः यदा अहं तदा बंधनं इति मत्वा हेलया किंचित् मा गृहाण मा विसुंच ॥

"હું નહિ" માેક્ષ અનાહંકારે, "હુ" અહંકારે ખંધ ન ત્યાગ કંઇ અનાયાસે, ન કર ગ્રહેવા કુંદ ૪ When there is no individuality, there is, in that case, a liberation; having thus known, do not accept a little, do not relinquish a little even effortlessly. 4

२९ शच्या शैलिशिला गृहं गिरिगुहा बस्त्रं तहणां त्वच: सारंगा: सुहृदो ननु क्षितिरुहां बृत्तिः फलैः कोमलैः। येषां निर्झरमम्बु पानमुचितं रत्येव विद्यांगना मन्ये ते परमेश्वराः शिरिस यैर्बद्धो न सेवाञ्जलिः॥ भर्तृहरि

ॐ तत्सदिति श्रीमिद्धिश्वरिवरिचताष्टावक्रगीतायां जनकाष्टा-वक्रसंवादे धाराज्ञास्त्र अंबालालसस्य आंग्लभाषाटीकासिहतं गुग्प्रोक्तं बंधमोक्षव्यवस्थाचतुष्टकं नामाष्टमं प्रकरणं समाप्तम् ।

Thus in the Ashtâvakra's Gitâ, composed by the celebrated Vishveshvara, the dialogue between the blessed sage Ashtâvkra and the king Janaka, the commentary and translation by the one devoted to the Goddess Amdâ, now the bondage and liberation, the eighth discourse entitled.



જીએ ન અપેલી કવિતા–ષાન ૧૧૨, શ્લોક ૧, અધ્યાય ૪થેા. જનક–આત્મજ્ઞાની ધીર જોકે, કરે ભાગ સંસાર સંસારવૃત્તિ તેની નહિ, જેમ વર્તે જગ ગમાર. ૧

THE NINTH DISCOURSE called Now the Self-humiliation-eight fold.
॥ अथ निर्वेदाष्टकं नाम नवमं प्रकरणम् ॥ ९॥ ७वे वैशाण्य प्रकरण् ५ मुं

कृताकृते च द्वंद्वानि कदा ज्ञांतानि कस्य वा । एवं ज्ञात्वेह निर्वेदाद्भव त्यागपरोऽत्रती ॥ १ ॥ अस्वय:—कताकृते देवानि च कस्य कृता वा ज्ञांतानि

अन्वय:—कृताकृते द्वंद्वानि च कस्य कदा वा शांतानि एवं ज्ञात्वा इह निर्वेदात् त्यागपरः भव अव्रती ॥

નાટ: આ નવમા અધ્યાયમાં ૮ શ્લાક ૠષિ કહે છે. અષ્ટાવક્ક–સુખદુ:ખ કર્ત વ્યાકર્ત વ્ય; કાનાં કયારે શાન્ત ? તો વૈરાગ્યે ત્યાગી થા, તું હીનઆગ્રહાભ્રાંત (અભ્રાંત) ૧

Of whom or when the activity and inactivity and the pairs of the opposites are tranquillized? Knowing this, be eshtablished in the Self-humiliation herein by the practice of relinquishment; conditionless (actionless) thou art.

Commentary: निर्वेद Self-humiliation in rhetoric is considered as one of the 33 subordinate feelings. निर्वेदस्थायिभावोऽस्ति शांताऽपि नवमा रसः

काज्यप्रकाश. निर्वेद is also translated as dispassion but the commentator, for our purpose, calls it self-humiliation.

कस्यापि तात घन्यस्य लोकाचेष्टावलोकनात्।
जीवितेच्छा बुभुक्षा च बुभुत्सोपश्चमं गताः॥ २॥
अन्वयः—तात कस्य अपि धन्यस्य लोकचेष्टावलोकनात्
जीवितेच्छा च बुभुक्षा बुभुत्सा उपशमं गताः॥
कर्त व्यपरायणु क्षेक्षे। भाणी, ७६भवनाशः३५ तात
छवनक्षे। गोषे भेच्छा कर्षे, कृतार्थनी क्ष्यां शान्त? २

My dear, on observing the efforts of the people, hath the desire of any worldly man for life, hunger for enjoyment, thirst for becoming (learned), gone to a cessation (quietude)? 2

अनित्यं सर्वमेवेदं तापत्रितयदूषितम् । असंसारं निदितं हेयमिति निश्चत्य शाम्यति ॥ ३ ॥ अन्वयः—इदं सर्वे एव अनित्यं तापित्रतयदूषितं असारं हेयं निदितं इति निश्चत्य शाम्यति

સર્વ અનિત્ય ત્રિતાપદૂષિત, ભૌતિક દૈવિક આત્મિક ત્યાગયા અસાર નિંદિત, જ્ઞાની શાંત આત્મિક ૩

All this is exactly transient corrupted with the three kinds of miseries, worthless, censurable, one is appeared with such a resolve. 3 Commentary: Human beings are subjected to threee kinds of miseries namely आध्यात्मिक, आधि-देविक and आधिभौतिक caused by mind as pain sorrow etc, brought on by irony of fate, and caused by animals as serpent, tiger, elephant etc:

कोऽसौ कालो वयः किंवा यत्र हुंद्दानि नो नृणास्।
तान्युपेक्ष यथाप्राप्तवर्ती सिद्धिमत्राप्नुयात्॥ ४॥
अन्वयः—यत्र नृणां हुंद्धानि न असौ कः कालः वा
किं वयः तानि उपेक्ष्य यथाप्राप्तवर्ती सिद्धि अवासुयात्॥
अण अथे। ने वय अधे लयां, नरने न द्वंद्वरिद्धि १
सौ विस्मरेष्ट्रे हैंवेच्छामां, वर्तनार पामे सिद्धि ४

What is that duration of time or what is the age wherein a man hath no pairs of the opposites? Having abandoned them, the actor in whatever attainments fair or foul, secureth the accomplishment. 4

नाना मतं महर्षीणां साधुनां योगिनां तथा।

हष्ट्वा निर्वेदमापन्नः को न शास्यति मानवः॥ ५॥ अन्वयः—महर्षीणां साधूनां तथा योगिनां मतं नाना हष्ट्वा निर्वेदम् आपन्नः कः मानवः शास्यति न ॥

सद्भात अपि साध येगिना देशि अत विध्विध

મહાન ઋષિ સાધુ યાેગિના, દેખિ મત વિધવિધ વૈરાગ્ય પામેલા કયાે પુરૂષ, શાન્તિમાં અસિદ્ધ ? પ Having observed the various standards adopted by the great sages, good persons and ascetics, which man established in the self-humiliation is not tranquillized? 5

कृत्वा मूर्तिपरिज्ञानं चैतन्यस्य नर्किगुरु:। निर्वेदसमतायुक्तया यस्तारयति संसृते:।। ६।।

अन्वयः—निर्वेदसमतायुक्तया चैतन्यस्य मूर्तिपरिज्ञानं कृत्वा निर्केगुरुः यः संस्तेः तारयति ॥ साक्षात्कारयेतनस्वरूपे,वैराभ्यसभतायुक्त (हरेक्मां सरभापायुं) स्वभुक्त विश्वे गुरुविना स्थे, करे धीळाने भुक्तः ६

Harmonised with self-humiliation and equilbrium, having actuated intuitive perception of the whole manifestation of vitality, he who hath no preceptor, crosseth himself and others over the world. 6

पश्य भूतविकारांस्त्वं भूतमात्रान् यथार्थतः । तत्क्षणाब्दंधनिर्मुक्तः स्वस्वरुपस्थो भविष्यसि ॥ ७॥

अन्वयः—त्वं भूतविकारान् यथार्थतः भूतमात्रान् पश्य तत्क्षणात् बंधनिर्मुक्तः स्वरूपस्थः भविष्यसि ॥ भूतविश्वर देढेंद्रियादि, वस्तुओ भूतर्भ देण (आत्मार्भे निष्ठ) तेज क्षण् तुं णंधमुक्त, स्वस्वर्भे स्थिति क्षेण. ७ Consider thou substantially bodical emotitions as all bodies (not as the Self), liberated from the body at the very moment, thou shalt secure situation in thy own Self. 7

वासना एव संसार इति सर्वा विमुच ता:।

तत्त्यागा वासनात्यागात्स्यित्रिय यथा तथा॥ ८॥
अन्वयः—वासना एव संसारः इति सर्वाः ताः विमुंच
वासनात्यागात् तत्त्यागः अद्य स्थितिः यथा तथा॥
अस्तरे अन्भ विषयवासने, वासना तेथी त्याग
वासना त्यागे अत्र त्यागुं, प्रारण्धे स्थिति राण ८

Inclination is exactly the world, that is all, slacken it; the relinquishment of the inclination is the relinguishment of that (world), now thy stability is accurately the same as thy fate.

Note: ३१ जाड्यं धियां हरति सिञ्चित वाचि सत्यं मानोन्नति दिशति पापमपाकराति । चेतः प्रसादयति दिश्च तनोति कीर्ति

सत्संगतिः कथय किं न करोति पुंसाम ॥ भर्तृहरि ॐ तत्सदिति श्रीमदिश्वेश्वरिवरिचताष्टावक्रगीतायां जनकाष्टा-वक्रसंवादे धाराज्ञािस्त्र अंवालालसस्य आंग्लभापाटीकासिहतं गुग्योक्तं निर्वदाष्टकं नाम नवमं प्रकरणं समाप्तम्।

Thus in the Ashtavakra's Gita, composed by the celebrated Vishveshvara, the dialogue between the blessed sage Ashtavakra

and the king Janaka, the commentary and translation by the one devoted to the Goddess Ambâ, now the self-humiliation, the ninth discourse entitled.

Look at unprinted translation-page 114, 4th dis shl.

Which is able to prevent a great-souled acting by chance who regards this whole world tobe the Self? 4.

#### THE TENTH DISCOURSE called

Now the Quietude-a collection of eight-spoken by the spiritual preceptor.

॥ अथ गुरुषोक्तमुपशमाष्टकं नाम द्शमं प्रकरणम् ॥ १०॥ ७वे गुरुषे ४ छेले। शान्ति अथाग अ४२७ १० भुं विहाय वैरिणं काममर्थ चानर्थसंकुलम् । धर्ममप्येतयोईतुं सर्वत्रानादरं कुरु॥ १॥

अन्वयः—कामं वैरिणं च अनर्थसंकुलम् अर्थ एतयोः हेतुं धर्म अपि विहाय सर्वत्र अनाद्रं कुरु ॥

નાેડ:-આ ૧૦મા અધ્યાયમાં ૮ શ્લાક ગુરૂ કહે છે.

**અષ્ટાવક્ક**–અનર્થનું મૂળ પૂર્ણ અર્થ છે, કામારિ હેતુધર્મ એ ત્રણ છોડ ત્રણેના હેતુ, ત્યાગીદે તું કર્મ ૧

Abandoning desire-enemy of wisdom, interest-a head of nonsense, leave off even duties-their motive; have contempt in all places.

स्वन्पेंद्रजालवत्पश्य दिनानी त्रीणि पंच वा। भित्रक्षेत्रधनागारदारदायादिसंपदः ॥ २॥

अन्वयः—मित्रक्षेत्रधनागारदारदायादिसंपदः स्वप्नेंद्रजालवत् पद्य त्रीणि वा पंच दिनानि ॥

સંપત્તિ દેાલત મિત્રા, દેહપત્નિ ગૃહધન ઇંદ્રજાળને સ્વપ્ન માન, રહે ત્રણ પાંચ દિન (દિવસ) ૨

Consider a friend, body, wealth, house, wife, inheritance and other excellences, just like a dream and juggling; three or five days they remain. 2

यत्र यत्र भवेतृष्णा संसारं विद्धि तत्र वै। शौढवैराग्यमाश्रित्य वीततृष्णः सुखी भव।। ३॥

अन्वयः—यत्र यत्र तृष्णा भवेन् तत्र वै संसारं विद्धि । पोढवैराग्यं आश्रित्य वीततृष्णः सुस्त्रीभवः ॥

પ્રધાનપણું જ્યાં જ્યાં તૃષ્ણાનું, ત્યાં ત્યાં છે સંસાર આશ્રિત થા તું પ્રાહ વૈરાગ્યે, તૃષ્ણા તારા કાળ ૩

Whereever there is ambition, consider there the world, refuging into the full development of dispassion, dead to ambition, be happy. 3

तृष्णामात्रात्मको वंधस्तन्नाको मोक्ष उच्यते। भवासंसिक्तमात्रेण पाप्तितुष्टिर्मुहुर्मुहुः॥ ४॥ अन्वयः तृष्णामात्रात्मकः वंधः तन्नाशः मोक्षः उच्यते। भवासंसक्तिमात्रेण मुहुर्भुहुः प्राप्तितुष्टिः॥

સ્વરૂપે તૃષ્ણા એજ્ બાંધ, તૃષ્ણા નાશ મુક્તિ દેહસંગાભાવ વારંવાર, આત્મપ્રાપ્તિ છે તૃષ્તિ ૪

The whole ambition is a bondage, its destruction is called liberation; there is attainment and gratification in the Self often and often by all unattachment in the body. 4

त्वमेकश्चेतन: शुद्धो जडं विश्वमसत्तथा।
अविद्यापि न किंचित्सा का बुश्चत्सा तथापि ते॥
अन्वयः—त्वं एक: चेतनः शुद्धः विश्वं जडं असत् तथा
सा अविद्या अपि तथा अपि ते किंचित् बुभुत्सा का॥
शुद्ध चेेेेेेेेेे चेतन शिंडत तुं, विश्व स्थात स्थुडत
स्थिनिवं यनीय छे स्यविद्या, हवे काख्वुं शुं थुडत ? प

Thou art the one, conscious, purified, the world is unconscious, unreal; the same is even with delusion, why is there a little desire to know that even with its knowledge of delusion? 5

राज्यं सुता: कलत्राणि श्रिशाणि सुखानि च ।
संसक्तस्यापि नष्टानि तव जन्मनि जन्मिन ॥ ६॥
अन्वयः—राज्यं सुता: कलत्राणि शरीराणि च सुखानि
संसक्तस्य अपि तव जन्मिन जन्मिन नष्टानि ॥

સિપુત્ર રાજ્ય દેહ સુખ, કરે તારી ઉપહાસ હે આસકત! તેને તજે એ, જન્મે જન્મે નાશ દ Kingdom, wife, body and pleasure are destructed from thy birth to birth even with thy attachment in them. 6

अलमर्थेन कामेन सुकृतेनापि कर्पणा।
एभ्य: संसारकांतारे न विश्रान्तमभून्मन: ॥ ७॥
अन्वय:—अर्थेन कामेन सुकृतेन कृर्पणा अपि अलं।
संसारकांतारे मनः एस्यः विश्रांतं न अभूत्॥
सुकृतधर्भाक्षे णहु थथुं, अर्थे णहु वणी अभ
विक्रेटमार्ण संसारधर्भे, मनने नहि विश्रांतः ७

No more is wanted of interest, desire, meritorious deeds, even prescribed actions; the mind attained to no refuge in them in the mountainous forest of the world. 7

कृतं न कित जन्मानि कायेन मनसा गिरा।
दु:खमायासदं कर्म तद्द्याप्युपरम्यताम्॥८॥
अन्वय:—आयसदं दुःखं कर्म कायेन मनसा गिरा किति
जन्मानि न कृतं अद्यापि तत् उपरम्यताम्॥

શું દુઃખદાક કર્મ પ્રયાસે, ન કીધાં જન્મા જન્મ ? મનવાણી દેહે કર્યાં ખહુ, હવે આરામે લે શમ (શાન્તિ) ૮ Didst thou not execute effortable and painful works for lives together to this day physically, mentally and by speech? Well then, attain to quietude. 8.

Ntoe:-३२ मर्त्यो सृत्युव्यालक्ष्मीत: पलायन् लोकान्सर्वान्त्रिर्भयं नाष्यगच्छत् । त्वत्पादाव्जं प्राप्य यद्रच्छयाऽद्य स्वस्थ: होते सृत्युरस्माद्पैति॥ भागवत

Translation:—O Primal man! Supreme Self! The mankind runs away from world to world by the fear of the death-serpent and yet none gets fearless refuge anywhere; but when that fearless Abode in your Holiness' lotus-like feet is refuged by some past meritorious deeds, he sleeps securedly in the supreme bliss. The death then runs away remaining far off and never goes to his nearness.

One should not obstinately stick to a particular sanskrit word with a particular meaning with his limited knowledge of schools and colleges without perusal and deep knowledge of the Sanskrit literature because one word has innumerable meanings which can be selected from the context of the sentence. The word are is read by the commentator with many meanings at

different places as, I a vicious elephant, 2 serpent 3 heast of prey, 4 tiger, 5 leopard, 6 king, 7 rogue 8 an epithet of favy etc., and as an adjective 1 vicious 2 wicked etc., he regrets he cannot cite authorities for want of space.

ॐ तत्सदिति श्रीमद्विश्वेश्वग् विरचिताण्टावक्रगीतायां जनकाष्टावक्र-संवादे धाराज्ञास्त्र अंत्रालालसस्य आंग्लभाषाटीकासहितं गुरुप्रोक्तमु-पज्ञमाष्टकं नाम दज्ञमं प्रकरणं समाप्तम् ॥

Thus in the Ashtâvakra's Gîtâ composed by the celebrated Vishveshvara, the dialogue between the blessed sage Ashtavakra and the king Janaka, the commentary and translation by the one devotea to the Goddess Ambâ, now the quietude, the tenth discourse entitled.



### THE ELEVENTH DISCOURSE called

Now the wisdom-an aggregate of eight.

।। अथ ज्ञानाष्टकं नामैकादशं प्रकरणम् ॥ ११ ॥



ढेंवे ज्ञान प्रक्ष्य ११ मुं भावाभावविकारश्च स्वभावादित निश्चयी। निर्विकारो गतक्केशः सुखेनैवोपशास्यति॥१॥ अन्वय:-भावभावविकारः स्वभावात् इति निश्चयी निर्वि-कारः च गतक्केराः सुखेन एव शाम्यति ॥

**નાેટ**:–આ ૧૧મા અધ્યાયમાં ૮ શ્લાેક રૂધિ કહે છે.

અષ્ટાવક્ક-માયાનાસંસ્કારા નિશ્ચે, વિકાર ભાવાભાવ

કલેશવિકાર રહિત પુરૂષ લે, સુખ શાન્તિના લાવ ૧

The contraction of existence and non-existence is natural; such a determinator (thus resolved), changeless and dead to wordly occupation, is exactly tranquillized with happiness. 1.

ईश्वर: सर्वनिर्माता नेहान्य इति निश्चयी।

अंतगर्छितसर्वाशः शांतः कापि न सज्जिति ॥ २ ॥

अन्वय:—इह ईश्वरः सर्वनिर्माता अन्य न इति निश्चयी अंतर्गलितसर्वाद्याः शांतः क अपि सज्जते न ॥

અન્ય નહીં અહીં ઇશ્વર નિશ્ચે, સાૈના સૃજનહાર ગળિતઆશા શાંતિવાળા, નાસકત કંઇ લગાર

Here, the Lord is the Creator, none else, such a determinator, with all hopes melted within, appeared, is not attached in any thing. 2.

आपद: संपद: काले दैवादेवेति निश्चयी।

तृप्त: स्वस्थेंद्रियो नित्यं न वांछिति न शोचिति॥ ३॥
अन्वयः—काले आपदः संपदः दैवात् एव इति निश्चयी
तृप्तः नित्यं स्वस्थेंद्रियः न वांछिति न शोचिति॥

આપદવિપદ સમયભેદે, નિશ્ચે સ્વાદૈવિક ન શાચે ઇચ્છે સંચમે દ્રિ તાેષી, પ્રાપ્તાપ્રાપ્તાદિક. ૩

In due season, prosperity and adversity are exactly by fate, such a determinator, satisfied, firm in senses neither desireth nor grieveth. 3

सुखदु:खे जन्ममृत्यू दैवादेवेति निश्चयी।
साध्यादर्शी निरायास: कुर्वन्निप न लिप्यते ॥ ४॥
अन्वय:—सुखदुःखे जन्ममृत्यू दैवात् एव इति निश्चयी
साध्यादर्शी निरायासः कुर्वन् अपि न लिप्यते ॥
सुभद्दःभ कन्म मृत्यू , सा निश्चे हैवाधिन
साध्यासाध्ये दर्शक्षमद्धीन, लेश्विक्षेपद्धीन ४

Pleasure and pain, life and death are exactly by fate, such a determinator unseer in accomplishments, effortless, is not affected though acting 4

चितया जायते दु:खं नान्यथेहेति निश्चयी ।
तया हीन: सुखी शांतः सर्वत्र गलितस्पृह: ॥ ५ ॥
अन्वयः—इह दुःखं चितया जायते न अन्यथा इति
निश्चयी तया हीनः शांतः सर्वत्र गलितस्पृहः सुखी ॥
शिवाय थिंता अन्य प्रधारे, निश्चे निष्ठ अंधे दुः भ
थिंताध्य्शिक्षीन पुरुषने, ज्यां त्यां शांति सुभ

Here, distress is born of anxieties not otherwise, such a determinator bereft of it. (anxieties),

with desire melted within everywhere, is happy.

नाहं देहो न मे देहो बोघोऽहमिति निश्चयी। कैवल्यमिव संप्राप्तों न स्मरत्यकृतं कृतम्।। ६।।

अन्त्रयः अहं देहः न मे देहः न वोधः अहं इति निश्चयी कैत्रत्यं इत्र संप्राप्तः कृतं अकृतं न स्मरति ॥

ન દેહ હું ન દેહ મુજને, નિશ્ચે હુ નિત્ય બાેધ વિદેહમુકતસમ કૃત્યાકૃત્યે, ન કર સ્મરણ કે શાેધ ૬

I am not a body nor have I a body, wisdom I am; such a determinator like a one having detachment of the soul from matter with the supreme spirit (final emancipation though in the body here) remembereth not actions nor inactions. 6

आ ब्रह्मस्तंबपर्यतमहमेति निश्चयी।

निर्विकल्पः शुचिः शांतः प्राप्ताप्राप्तविनिष्टतः ॥ ७॥

अन्वय:—आब्रह्मस्तंबपर्यतं अहं एव इति निश्चयी निर्वि-करणः शुचिः शांतः प्राप्ताप्राप्तीयनिवृत्तः ।

પ્રદ્માદિસાવિશ્વે, હું નિશ્ચે નિર્મળાભ્રાંત (અભ્રાંત) સંકલ્પ વિકલ્પ શૂન્ય સંતાષિ, પ્રાપ્તાપ્રાપ્તે શાંત છ

I am the only one in the support and circum ference of the whole world including Brahaman—the lotus—seated god and others of the same nature,

such a determinator, alterationless, pure, appeared is completed in attainments and nonattainments.

नानाश्चर्यमिदं विश्वं न किंचिदित निश्चयी ।

निर्वासन: रफूर्तिमात्रों न किंचिदिव शास्यति ॥८॥

अन्वयः—नानाश्चर्य इदं विश्वं न किंचित् इति निश्चयी

निर्वासनः रफूर्तिमात्रः न किंचित् इव शास्यतिः ।

विविधाश्चर्य पूर्णे विश्वे, निश्चे निर्के अत

शांतवासना उंछे निर्के भांदेक, देवण चेतनमां गत ८

(गत=समार्ध गये। छे)

This world is variously marvellous, not a little it is, such a determinator, inclinationless, the whole consciousness, is tranquillized like nonentity. 8

Commentary:—Description of the three chief varieties in the form of the World Man-Macrocosm from Bhâgvata; comparison of a fig tree with the world.

Note:-३३ एकायनोसौ द्विफलस्त्रिमृलश्च तूरसः पञ्चिवधः षडात्मा । सप्तत्वगष्टविटपो नवाक्षो दशच्छदी द्विखगो ह्यादिवृक्षः ॥ भागवत

Translation in full:—This ancient world tree has one chief support called illusion माया,

प्रकृति. It has two fruits pleasure and pain; it has three roots सत्व rhythm, harmony or purity रचस् motion, activity or passion तमस् inertia, darkness or stupidity. It has four kinds of juice रस-धर्म, अर्थ, काम, मोक्ष righteousness, interest, desire and absolution. It has five sprouts or senses for knowledge अंदुर, इन्द्रि eyes, nose, ears, tongue, and skin; it has six natural characteristics स्वभावdesire, warth, infatuation, greed, hunger and thirst; it has seven kinds of element धातु छाल, मेदस, fat marrow अस्थि bones मजा marrow of the bones and flesh असूज् flesh रस essential fluid of the body शुक्त semen and मांस meat; it has eight branches चाखा-पृथ्वी earth ज्ञल water वाखु wind आकारा ether तेज light मन mind बुद्धि intellect and अहंकार selflove considered as spiritual ignorance; it has nine holes or doors छिद्र, द्वार two holes of a nose, two eyes, two ears, mouth, anus and an organ of generation; it has ten kinds of bodily air or leaves प्राण, पांदडां; (1) प्राण is the first of the five respective bodily airs (2) अवान is one of two vital airs which goes downwords and out at anus (3) व्यान is one of the five vitaal airs in the body which pervades the whole body. असूज means blood and not flesh and अग्रन is one of five vital airs and not two as misprinted on page 144 (4) उदान is one of the five vital airs which goes up and out at the throat (5) समान is one of the vital airs which is essential to digestion and occupies the cavity of the navel (6) नाग is the air of the body which is expelled by eructation. (7) कुम्मं, (8) हक्छ, (9) देवदत्त and (10) धर्नजय are also airs of the body not of so much importance as those explained here. धनंजय also mocans fire. Its principal nerves are इडा, पिंगला and सुपुरणा. इडा is not yet clearly identified but it probably means the chief motor nerves. funct is the chief sensornerves. सप्राणा may stand for the spinal canal and corresponding hollows in the other nervetubes and nerve-cells in which desire plays. Two birds live on this most delusive tree sla the individual-ego and the inner Ruler-the Lord - the former experiences sensual engoyments while the latter is an observer.

This bodily tree is destructive as said above for which mankind is so egoistic that the words would fail for its description and does his worst unto the others of his own kind.

Let us now have a support for the fact of two birds' existence in the body from Shruti.

Note:-३४ द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया
समानं वृक्षं परिषस्वजाते।
तयोरन्य: पिष्पलं स्वाद्धत्यनश्चन्नन्यो अभिचाकशीति॥ श्रुति

अ तस्ति श्रीमिट्टश्चेरिवरिचताष्टावऋगीतःयां जनकाष्टा-वक्रसंवादे धाराज्ञास्त्र अंबालालसस्य आंग्लभाषाटीकासिहतमाचार्योक्तं ज्ञानाष्टकं नामैकादशं प्रकरणं समाप्तम्॥

Thus in the Ashtávakra's Gïtã, composed by the celebrated Vishveshvara, the dialogue between the blessed sage Ashtávakra and the king Janaka, the commentary and translation by the one devoted to the Goddess Ambà, now the wisdom spoken by the spiritual preceptor, the eleventh discourse entitled.

## THE TWELFTH DISCOURSE called

Now Exactly So-eightfold.

॥ अथ एवमेवाष्टकं नाम द्वाद्वां प्रकरणम् ॥ १२ ॥ ७वे '' योभे अभे अभे '' अक्षरण्य १२ स कायकृत्यासहः पूर्वे ततो वाग्विस्तरासहः । अथ चितासहस्तस्मादेवमेवाहमास्थितः ॥ १॥ अन्वयः--पूर्वे कायकृत्यासहः ततः वाग्विस्तरासहः अध चितासहः एवम् एव तस्मात् अहं आस्थितः ॥

નાટ-આ ધરમા અધ્યાયમાં ૮ શ્લોક જનક કહે છે.

જનક–અસહન પૂર્વ શરીર કર્મે, કાયિક વાચિક માનસિક ચિંતા સહનશીલ નિવ્યોપારે, ઉભાે હું એમજ ઠીક ૧

I became intolerable of the action of the past body, then became unendurable of the action of the speech and also impatient of the anxieties, exactly so, therefore, I have resorted to (totally actionless). I

शीत्यभावेन शब्दादेरदृश्यत्वेन चात्मनः।

विक्षेपेकायहृद्य एवमेवाह्मास्थितः॥ २॥

अन्वयः—शब्दादेः प्रीत्यभावेन आत्मन: च अद्दयत्वेन विशेषैकात्रहृद्यः एवम् एव अहं आस्थितः॥

શાળ્દાદિ પ્રીતિ અવિષય, આત્મા અદશ્ય છે જેમ એકાશ્રચિત્ત વિક્ષેપનિવૃત્તે, ઉભા હું એમજ એમ ર

With one pointedness of the heart from confusion due to irrelevancy of affection to sounds etc., and unvisibility of the Self, exactly so I have resorted to. 2.

समाध्यासादि विक्षेप्ती व्यवहारः समाध्ये । एवं विलोक्य नियममेवमेवाहमास्थितः ॥ ३॥ अन्वय:-समाध्यासादिविक्षेत्रौ व्यवहारः समाध्ये एवं नियमं विलोक्य एवं एव अहं आस्थितः ॥

અનથ विक्षेपे निवारण करवा, समाधि आहि नेम (नियम) न अन्य प्रकार समाधि शून्य, ७ ले। हुं स्मेमक स्मेम उ

Being confused in the profound absorption of the true nature of the spirit, finding the contemplation a ruling custom, exactly so I have resorted to. 3.

हेयोपादेयविरहादेवं हर्षविषादयोः।

अभावाद्य हे ब्रह्मचेवमेवाहमास्थितः ॥ ४ ॥

अन्वयः —हेयोपादेयविरहात् एवं हर्षविषाद्योः अभा-वात् । हे ब्रह्मन् अद्य एवम् एव अहं आस्थितः ॥

ગૃહણત્યાં ગયાગ્યવસ્તુ વિચાગે, હર્ષ ખેદશ્નયક્ષેમ

ત્યાગી લાવાલાવ ગુરૂ, ઉભાે હું એમજ એમ

By the disjunction of the renounceable and acceptable, destitute of joy and despondency, o preceptor, nowadays exactly so, I have resorted to. 4.

आश्रमानाश्रमं ध्यानं चित्तस्वीकृतवर्जनम् । विकरणं मम वीक्ष्येतैरेवमेवाहमास्थितः ॥ ५ ॥ अन्वयः-आश्रमानाश्यमं ध्यानं चित्तस्वीकृतवर्जनं मम विकरणं वीक्ष्य एतैः एवम् एव अहं अहिथतः ॥ આશ્રમાનાશ્રમ ત્યાગી, ચિત્તાંગીકારહીનવ્હેમ સંકલ્પવિકલ્પ ત્રિત્યાગી, હિલા હું એમજ એમ પ Belonging to and unbelonging to the four stages of life, (see commentary on आश्रमी page 70) meditation, acceptance and renouncement of the thoughts of mind, learning my alteration for them, exactly so, I have resorted to. 5

कर्मानुष्टानमज्ञानाद्यथैवोपरमस्तथा ।
वुद्धा सम्योगंद तत्त्वमेवमेवाहमास्थितः ॥ ६ ॥

अन्वयः यथा एव कर्मानुष्ठानं अज्ञानात् तथा उपरमः इदं सम्यक् बुद्धा तत्त्वं एवम् एव अहं आस्थितः ॥

કર્માનુષ્ઠાન અજ્ઞાને જેમ, કર્મ ત્યાગાજ્ઞાને તેમ (અજ્ઞાને) યથાર્થ જાણી અર્થ ખધા, ઉભાે હું એમજ એમ દ

As the performance of action is by ignorance so is the abstention of action by ignorance, learning this essence completely, exactly so I have resorted to. 6.

अचित्यं चित्यमानोऽपि चितारुपं भजत्यसो । त्यक्ता तद्भावनं तस्मादेवमेवाहपारिथतः ॥ ७॥ अन्वयः—अचित्यं चित्यमानः अपि असौ चितारुपं भजति तस्मात् तत् भावनं त्यक्तवा एवम् एव अहं आस्थितः ॥ અચિંત્ય પ્રહ્મનું ચિંતન કરતાં, ભજવાની ચિંતા જેમ પ્રદ્મભાવના ધ્યાન ત્યાગી, ઉભા હું એમજ એમ ૭ Thinking even upon the unthinkable is to worship this the whole anxieties, therefore having abandoned the knowledge of their cause, exactly so I have resorted to. 7.

ऐंबमेव कृतं येन स कृतार्थो भवेदसौ ॥ ऐवमेव स्वभावो यः स कृतार्थो भवेदसौ ॥ ८॥

अन्वयः-येन एवम एव इतं सः असौ इतार्थः भवेत् यः एवम् एव स्वभावः सः असौ कृतार्थः भवेत्॥

એમ સર્વકિયાહીન જેનું, સ્ત્રફ્રેપ સાધનવશ એ સ્વભાવ કૃતાર્થ નિત્યે, વધું કહું નહિ અસ ૮ He, doing exactly so, would finish his duty; he who is exactly so by nature, may finish this duty. 8.

Explanation of ॐ Aum ३५ सर्वे वेदा यत्पद्मामनंति
तपांसि सर्वाणि च यद्धदंति ।
यदिच्छंतो ब्रह्मचर्ये चरंति
तत्ते पदं संब्रहेण ब्रवीमि ॥
ओमित्येतत् ॥ कठोपनिषद

Translation: (1) That which all the scriptures ponder and repeat; that which all the shining sufferers declare; that for which pure

ones follow celebacy (ब्रह्मचर्च = the life of holiness, of study, of sacrifice to ब्रह्म the eternal; also celibacy) that do I declare to thee with brevity; it is Aum. Besides the special significance of one of its ordinary meanings as of its English and Arbic transformations would be Amen Amin respectively 'be it so' 'yes.'.

Now Let us give only tranlation from some authorities to emphasize our point.

- (2) माण्ड्रय उपनिषद् says: This the imperishable के is all this, the unfolding thereof is the past, the present and the future, all is के (3) छांदोग्यो-पनिषद् says: "The के is all this, the के is all this. (4) तितिरीयोपनिषद् says: "The के is ब्रह्म the eternal, के is all this. (5) प्रश्लोपनिषद् says: This O Satyakāma, desire of truth, is the higher and the lower ब्रह्म the eternal—this that is known as the के. Therefore strong based in that as his home and central refuge, the knower may reach out to anything that he deems fit to follow after, and he shall surely obtain it."
- (6) पातांजिन्नि says: The declarer Thereof is the प्रणव. (7) तारसार repeats these words of the माण्ड्वय उपनिषद् and says further. "The ॐ

— this is imperishable, the supreme eternal; it alone should be worshipped." (8) योगस्त्र. The word प्रणव is a name for the sound ॐ; it means etymologically, 'that which re-nov-ates, makes new-rejuvenates' everything, including the mind's outlook. It is the life-breath of the Universe.

ॐ तत्सदिति श्रीमद्विश्वेश्वरिवरिचताष्टावक्रगीतायां जनका-ष्टावक्रसंवादे धाराशास्त्रि अंबालालसस्य आंग्लभाषाटीकासहितं शिष्यप्रोक्तमेवमेवाष्ट्रं नाम द्वाद्वशं प्रकरणं समाप्तम् ।

Thus in the Ashtâvakra's Gitâ composed by the celebrated Vishveshvara, the dialogue between the blessed sage Ashtâvakra and the king Janaka, the commentary and translation by the one devoted to the Goddes Ambâ, now exactly so spoken by the disciple, the twelfth discourse entited.



#### THE THIRTEENTH DISCOURSE called

Now according to delight-sevenfold.

।। अथ यथासुखसप्तकं नाम त्रयोदशं प्रकरणस् ।। १३॥

६वे सुभ थाय तेम प्रक्षण १३सुं

- LESSON

अकिजनभवं स्वास्थ्यं कोषीनत्वेऽपि दुर्लभम्।
त्यागादानं विहायास्मादहमासे यथा सुखम् ॥१॥
आक्षंचनभवं स्वास्थ्यं कोषीनत्वे अपि दृर्लभं अस्मात् त्यागादाने विहाय यथाखुखं अहं आसे॥
नीर-त्या १३भा अध्यायमां ७ १क्षेष्ठ अन्तर १६६ छ.
अन-वित्त स्थिरता संगालावे, हापीन संगे हुक्ष ल केम
त्यागथुख्य तथी त्यागी ढुं, रढुं थाय सुभ केम १
Stability of mind from non-existence of all
attachment is difficult to obtain, even in the
devotedness of a ragged garment over privities;
therefore refrained from the relinquishment and
acceptance, I am settled delightfully. 1.

Commentary ३६ कोणनं शतखण्डजर्जरतरं कन्थापुन्स्ताद्शी निश्चिन्तं सुखसाध्यभैक्षमणनं शय्या रमशाने वने। मित्रामित्रसमानताऽतिविमला चिन्ताथ शृत्यालये ध्वस्ताशेषमदप्रमादमुदितो योगी सुखं तिष्ठति॥ भर्तृहरि Translation:-Possessed with a ragged garment to hide the shame or the privities sewed with hundred torn pieces of cloth, once more a patched garment of the same condition, carelessly eating what is happily obtained in begging, sleeping either in the burial ground or forest, alike to friend and foe, profoundly absorbed in the Absolute in

a lonely place all alone by himself, with one pointedness and excessive purity of mind, remaining pleased with freedom from egoism and indolence due to the aforesaid, an ascetic lives happily.

कुत्रापि खेद: कायस्य जिल्ला कुत्रापि खिद्यते।
भन: कुत्रापि तत्त्यकत्वा पुरुषार्थे स्थित: सुखम् ॥२॥
अन्वय:-कुत्र अपि कायस्य खेदः कुत्र अपि जिह्वा
खिद्ते कुत्र अपि मनः तत् त्यक्त्वा सुखं प्रुषार्थे स्थितः।
दे ७० के भन कंध शाये, तेथी त्याय्यां त्रण् येभ
स्वस्वरूपे स्थित ह्वे हुं, रहुं थाय सुण केम २

Somewhere the body has depression, somewhere the tounge is depressed, somewhere the mind, having abandoned them, I am settled delightfully in the manly duty of self-devotion.

कृतं किमिप नैक् स्यादिति संचित्य तत्वतः।
यदा यत्कर्तुमाणाति तत्कृत्वासे यथासुखम् ॥३॥
अन्वयः—कृतं किं अपि तत्वतः न एव स्यान् इति संचित्य यदा यत् कर्त्तुं आयाति तत् कृत्वा यथासुखं आसे॥
वास्तिविक्ष देखे द्रित्यकृत्य, आत्मकृत्य न तेम
स्थित २७ सुण केम उ
Anything done is essentially undone; so

thinking if any thing is destined to do, that is done, I am settled delightfully.

कर्मनैष्कर्म्यनिर्वधमावा देहस्थयोगिनः । संयोगायोगविरहादह्यासे यथासुखम् ॥ ४॥

अन्वयः — कर्मनैष्कर्म्यनिर्वधभावाः देहस्थयोगिनः अहं संयोगधोगविरहात् यथासुखं आसे ॥

હંઠ સ્વભાવ કર્મ નિષ્કમેં, દેહે સકત યાેગીમાં વ્હેમ દેહસંયાેગ સંયાગાલાવ વિયાગે, સ્થિત રહું સુખ જેમ ૪ The unobstructed disposition of action and in-

The unobstructed disposition of action and inaction is (even) to the ascetic attached in the body; destitute of conjunction and disjunction, I am settled delightfully. 4.

अर्थानधीं न में स्थित्या गत्या न शयनेन वा ।
तिष्ठन गच्छन स्वपन तस्मादहमासे यथासुखम् ॥ ५॥
अन्वयः—मे स्थित्या गत्या अर्थानधीं न । वा शयनेन न ।
तस्मात् तिष्ठन् गच्छन् स्वपन् अहं यथासुखं आसे ॥
अर्थानथीं न भेठे यासे, सुते पण् दृशण क्षेम
यासे भेठे सुते स्थित हुं, रहुं थाय सुभ कोम प

I have neither advantage nor disadvantage in the state of sitting and recourse of walking nor in sleeping, therfore sitting, walking sleeping down, I am settled delightfully. 5.

स्वपतो नास्ति मे हानिः सिद्धियत्नवतो न वा।
नाशोल्लासौ विहायास्मादहमासे यथासुखम् ॥६॥
अन्वयः — स्वपतः मे हानिः न अस्ति। यानवतः वा सिद्धिः
न । अस्मात् नाशोल्लासौ विहाय अहं यथासुखं आसे ॥
न ढानि सिते न सिद्धि प्रयत्ने, ६०० प्राप्तिढीन योभ
त्याशी ढुषे यत्नायत्न विशे, स्थिते रहुं सुभ केम ६

I have no harm in sleeping nor have I accomplishment in being effortful; therefore with abstention from destruction and joy, I am settled delightfully. 6.

सुखादिरुपानियमं भावेष्वालोक्य भूरिशः।

शुभाशुभे विहायास्मादहमासे यथासुखम्॥७॥
अन्वयः—भावेषु सुखादिरुपानियमं भूरिशः आलोक्य
शुभाशुभे विहाय अस्मात् अहं यथासुखं आसे॥
अन्से। विशे सुणाहि धभे , क्यां त्यां क्रिया अनेभे
( अनित्यतां)

શુભાશુભ ત્યાગી તેથી, રહું થાય સુખ જેમ છ

Noticing imperpetuity of the appearance of pleasures and the others of the same nature in numerous worlds (births), refrained from auspiciousness, and unauspiciousness I am settled delightfully. 7:

Note: -३७ नास्ति वुद्धिरयुक्तस्य न चायुक्तस्य भावना। न चाभावयतः शान्तिरशान्तस्य कुतः सुखप्॥

अन्त्रयः अयुक्तस्य वुद्धिः न अस्ति। अयुक्तस्यः भावना न (अस्ति)। अभावयतः शांतिः न (अस्ति)। अशांतस्य सुखंच कुतः॥

Translation: The non-harmonised has no pure reason nor is there concentration for the non-harmonised; there is no peace for him with-out concentration and how can there be comfort for the unpeaceful?

ॐ तत्सिदिति श्रीमिद्धिश्वरिविगचिताष्टावक्रगीतायां जनका— ष्टावक्रसंवादे धाराज्ञास्त्रि अंबालालसस्य आंग्लभापाटीकासिहतं-यथासुखसप्तकं नाम त्रयोदशं प्रकरणं समाप्तम् ॥

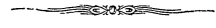
Thus in the Ashtavakra's Gita, composed by the celebrated Vishveshvar, the dialogue between the blessed sage Ashtavakra and the king Janaka, the commentary and translation by the one devoted to the Goddess Amba, now according to delight spoken by the disciple, the thirteenth discourse entitled.



# THE FOURTEETH DISCOURSE called

Now Tranquillity-fourfold.

# ॥ अथ शांतिचतुष्ट्यं नाम चतुर्दशं प्रकरणस् ॥ १४॥



# હવે શાંતિ પ્રક્રસ્ણ ૧૪મું

प्रकृत्या शून्यचित्तो यः प्रमादाद्भावभावनः । निद्रितो बोधित इव क्षीणसंसरणो हि सः ॥ १॥

अन्वयः—यः प्रकृत्या शून्यचित्तः प्रमादात् भावभावनः निद्भितः बोधितः इव सः हि क्षीणसंसरणः ॥

નાડ-આ ૧૪મા અધ્યાયમાં ૪ શ્લાક રૂપિ કહે છે. વિષયશ્-યચિત્ત સ્વાભાવિક, વિષયે આળસ જોનાર જાગ્રત નિદ્રામાં સરખા એ, નિશ્ચે રહિત સંસાર ૧

He who is empty-minded by nature, with carelessness to being and non-being; (worldly objects) alike in sleeping and waking, he is certainly with world withered. 1.

क धनानि क पित्राणि क से विषयदस्यवः।

क शास्त्र क च विज्ञानं यदा से गिलिता स्पृहा ॥ २॥ अन्वयः—से यदा स्पृहा गिलिता से क धनानि क मित्राणि क विषयदस्यवः क शास्त्रं च क विज्ञानं ॥

વિષયેચ્છાહીન મન ત્યાં, કયાં ધન વિષય–ચાર? 'અહં ભ્રહ્માસ્ત્રિ' નિદિધ્યાસને, ક્યાં જ્ઞાન શાસ્ત્રશાર? ર (અહં પ્રહ્માસ્મિ=્હું પ્રહ્મ છું) When my desires are melted away where have I wealth? Where is a friend? Where is a thief of sensual pleasures? Where are the scriptural ordinances? Where is knowledge with experience?

विज्ञाते साक्षिपुरुषे परमात्मिन चेश्वरे । नैराश्ये वंधमोक्षे च न चिंता मुक्तये यम ॥ ३॥

अन्वयः — साक्षि पुरुषे परमात्मिन ईश्वरे विज्ञाते च वंध-मोक्षे नैराइये च मम मुक्तये चिंता न ॥

ત્વં-તત્પદાથ<sup>િ</sup> સો જાણી, કરી સાક્ષાત્કાર 'હું છુદ્ધા ' આશા અભાવ ખંધ માેક્ષે, મુકિત ચિંતા ઉપશમ (શાંત) ૩

Khowing the dweller of the heart and the Lord supreme-soul, with hopelessness in the bondage and liberation, I have no anxieties for emancipation. 3.

अंतर्विकलपशून्यस्य वहिः स्वच्छंदचारिणः।

भ्रांतस्येव दशास्तास्तास्ताहशा एव जानते ॥ ४॥ अन्वय:-अंतर्विकल्पशून्यस्य विहः भ्रांतस्य इव स्वच्छंद्-चारिणः ताः ताः हशाः ता हशाः एव जानते॥

સંકલ્પ વિકલ્પહીન મન, સ્વતંત્ર મૂઢ સમ એહાર ગ્રાની અવસ્થા ગ્રાની જાણે, ન જાણે મૂર્ખ ગમાર ૪

With emptiness of distraction within, acting independently outermost like a delusive one; such

and such condition of the wise is known by the such and such. 4.

ॐ तत्सदिति श्रीमद्दिश्वेश्वरिवरिचताष्टावक्रगीतायां जनकाष्टा-वक्रसंवादे धाराशास्त्रि अंबालालसस्य आंग्लभाषाटीकासहितं शिष्यप्रोतं शांतिचतुष्टयं नाम चतुर्दशं प्रकरणं समाप्तम्।

Thus in the Ashtâvakra's Gîtâ, composed by the celebrated Vishveshvara, the dialogue between the blessed sage Ashtavakra and the king Janaka, the commentary and translation by the one devoted to the Goddess Ambâ, now the tranquillity the fourteenth discourse entitled.

### THE FIFTEENTH DISCOURSE CALLED

Now the sermon of the essential nature

॥ अथ तन्वोपदेशविंशतिकं नाम पंचदशं प्रकरणम् ॥ १५ ॥

ढवे तत्व उपहेश प्रकरण १५भुं

यथा तथोपदेशेन कृताथ: सत्त्रबुद्धिमान् । आजीवमपि जिज्ञासुः परस्तत्र विमुह्यति ॥ १॥ अन्वयः—सत्त्रबुद्धिमान यथा तथा उपदेशेन कृतार्थः पर: आजीवं जिज्ञासुः अपि तत्र विमुह्यति ॥ ने।८-आ १५मां अध्यायमां २० १क्षे।६ ३षि ६६ छे. જેની ખુદ્ધિ સત્વગુણિત, જે તે ઉપદેશે કૃતાથ છાલન છાલાસુ અસત્વ ખુદ્ધિ, ઉપદેશે મૂઢ અનાથ ૧

A man with harmonious intellect finishes his work in whatever sermon; whereas the other though the whole life desirous of obtaining final beautitude is stupefied.

मोक्षो विषयवैरस्यं बंधो वैषियको रसः। एतावदेव विज्ञानं यथेच्छिसि तथा कुरु॥ २॥ अन्त्रयः—विषयवैरस्यं एव मोक्षः वैषयिकः रसः बंधः।

एतावत् विज्ञानं यथा इच्छिसि तथा कुरु॥ विषयरागासाव मुिक्त, **રાગ** વિષયે બંધ (પ્રીતિ) શ્રેષ્ઠ ગ્રાન આ વિષય ત્યજ, ગમે તો થા વિષયાંધ ૨

Unaffection in sensual pleasures is liberation; affection in the sensual pleasures is a bondage; so much is the best knowledge, then act thou as thou listest. 2.

वाग्तिप्राज्ञनहोद्योगं जनं सूकजडालसम् । करोति तत्त्वबोधोऽयमतस्त्यक्तो बुश्चक्षभः ॥ ३॥

अन्वय:—अयं तत्त्रवोधः वाग्मिप्राज्ञमहोद्योगं जनं मूक-जडालसं करोति अतः त्यकः बुभुक्षुभिः॥

વાચાળ પંડિત અને જડ મૂગા, આ તત્વે જે **બાે કિત** ઉદ્યોગી આળસુ થાય તેથી, ત્યાગ્યાે તેને ભાેગિન ૩ This knowledge of essential nature makes dumb, unconcious and indolent to a wise orator and a great industrious man; therefore the hungry for the world enjoyments abandoned it. 3.

न त्वं देहो न ते देहा भोक्ता कर्ता न वा भवान्। चिद्रूपोऽसि सदा साक्षी निरपेक्ष: सुखं चर ॥ ४॥ अन्वयः—त्वं देहः न । चिद्रूपः असि । न ते देहः । न वा भवान् कर्ता भोक्ता । सदा साक्षी निरपेक्षः सुखं चर ॥ न दे तुं चेतन स्व३५, न तारे दे छे ०७ भ न ४ र्ता ले। इता साक्षी तुं, निरपेक्ष २७ छुण केम ४

My dear, thou art not a body nor hast thou a body nor an enjoyer nor an actor; pure intellegence thou art, always an observer, needless, act happily. 4.

रागद्देषी मनोधर्मा न मनस्ते कदाचन। निर्विकल्पोऽसि बोधात्मा निर्विकार: सुखं चर।। ५॥ अन्वय:--रागद्वेषौ मनोधर्मौ। न मनः कदाचन ते निर्वि-कल्पः बोधात्मा असि निर्विकारः सुखं चर॥

રાગદ્વેષ છે મનના ધર્મો, ન મન કદી તારૂં વ્હેમ નિર્વિકલ્પ બાધ સ્વરૂપ તું, અવિકાર રહે સુખ જેમ પ Desire and aversion are causes of mind (mentation); mind is never thine, doubtless, the vitaliyt of perception, changeless thou art, act happily. 5 सर्वभूतेषु चारमानं सर्वभूतानि चारमनि ।

विज्ञाय निरहंकारो निर्मयस्त्वं सुरवी भव ॥ ६ ॥

अन्वयः — सर्वभूतेषु च आत्मानं विज्ञाय सर्वभृतानि च आत्मिनि निरहंकारः निर्ममः त्वं सुखी भव॥

સૌ પ્રાણીમાં એક આત્મા, સૌ ભૂતે આત્મા ધાર સુખી થા જ્ઞાન ગ્રહી આ, તજી અહંકાર સસકાર (મમતા) ૬

Acknowledging the Self in all beings and all beings abiding in the Self, unegoistic, selfless, act thou happily. 6.

विश्वं स्फुरित यत्रेदं तरंगा इव सागरे। तत्त्वमेव न संदेहश्चिन्मूर्ते विज्वरो भव॥७॥

अन्वयः -- यत्र इदं विश्वं सागरे तरंगाः इव स्फुरित तत् त्वं एव। न संदेहः । चिन्मूर्ते विज्वरः भव॥

તરંગ માફક વિશ્વ ભાસે, ભિન્ન સાગર અધિષ્ઠાન સૌ ભૂતાદિસ્થાન નિશ્ચે તું, થા અસંતાપવાન ૭

Here, this world shines like the waves in the ocean, thou art certainly that pure intelligence, there is no doubt about it, all consciousness; be cured of mental fever. 7.

श्रद्धतस्य तात श्रद्धतस्य नात्र मोहं क्रुरुव्य भोः। ज्ञानस्यरुपो भगवानात्मा त्व प्रकृतेः परः॥ ८॥ अन्वय:—तात श्रद्धतस्य श्रद्धतस्य । भोः अत्र मोहं न कुरुष्य ज्ञानस्वरुपः प्रकृतेः परः त्वं भगवान् आत्मा ॥

પ્રકૃતિથી ઉત્તમ જ્ઞાન સ્વરૂપ તું, તત્પદ્દાર્થ રૂપ ભગવાન ત્વંપદાર્થ આત્સા તું ઇચ્ચર, નિઃશંશય શ્રદ્ધા માન ૮

My dear, have faith, have faith, do not be guided by doubt; the whole pure wisdom, supreme spirit by nature, thou art the Lord, the Self. 8.

गुणैः संविष्टितो देहस्तिष्टत्यायाति याति च।

आत्मा न गंता नागंता किमेनमनुशोचिस ॥ ९ ॥

अन्वयः—गुणैः संविधितः देहः तिष्ठति आयाति याति च। आत्मा न गंता न आगंता। एनं कि अनुशोचिस ॥

ઇંદ્રિયાદિ ગુણે દેહ ઘેચી, બેસે આવે ને જય

મૃત્યુજવનહીન આત્મા, મૃત્યુથી કાં પસ્તાય ? ૯

This body attached by qualities of senses existeth, cometh and goeth, the Self never goeth nor cometh, why dost thou bewail for that? 9.

देहस्तिष्ठतु कल्पांतं गच्छत्वधैव वा पुनः।

क दृद्धिः क च वा हानिस्तव चिन्मात्ररुपिणः ॥ १० ॥

अन्वयः—देहः कल्पांतं तिष्ठतु वा पुनः अद्य एक गच्छतु । चिन्मात्ररुपिणः तव क वृद्धिःक च वा हानिः ॥ असे लाग आ हें आले, असे रहे थर्ध भूप वृद्धि हानि ध्यां तारी, तुं येतनभात्र स्त्ररूप १० The body may stand till the termination of the world or again it may go off today, all supreme spirit, where is thy increase or decrease?

त्वय्यनंतमहांभोधौ विश्ववीचिः स्वभावतः।

चदेतु वास्तमायातु न ते वृद्धिर्न वा क्षतिः ॥ ११॥

अन्वयः—विश्वविधिः स्वभावतः त्विय अनंतमहांभोश्री उदेतु वा अरतं आयातु । ते दृद्धिः न । वा श्रतिः न विश्वदेष्ठेर अविधा अभे, भढ़ानिधि तुं येतन ३पे

ઉદયાસ્ત પામે તું સાગરમાં, ન વૃદ્ધિ હાનિ આત્માનુપે ૧૧

Waves of the world naturally rise and set in thy boundless extensive ocean, thou hast neither increase nor decrease. 11

तात चिन्मात्ररूपोऽसि न ते थिन्नमिदं जगत्। अतः कस्य कथं जुत्र हेयोपादेयकल्पना।। १२।। अन्वयः— तात चिन्मात्ररूपः असि। इदं जगत् ते भिन्नं

न। अतः कस्य कथं कुत्र हेयोपादेयकत्पना॥ निश्चे चेतनभात्र३५, तुं कशालिन्न न तात

ત્યારે કહે કાને ને કચાં, ત્યાગ ગ્રહણની વાત ? ૧૨

My dear thou art all supreme spirit, this world is not differentiated from thee; well then where and how should one have disposition for relinquishment and acceptance? 12.

एकस्पिन्नव्यये शांते चिदाकाशेऽमले त्विय । कुतो जन्म कुतः कर्म कुतोऽहंकार एव च ॥ १३ ॥ अन्वय:—एकस्मिन् अव्यये शांते चिदाकाशे अमले त्विय जन्म कुतः च कर्म कुतः अहंकारः कुतः एव ॥

તું ચિદાકાશરૂપાવિનાશી, એક નિર્મળ નિષ્પ્રપંચ તું શુદ્ધ સ્વરૂપે અહેં કાર ક્યાં, ક્યાં જન્મ કર્મ સંખંધ? ૧૩ Where is birth in thy one indestructible, appeased purified light of the supreme spirit? And where is action? Where is individuality? 13.

यस्वं पश्यिस तत्रैकस्त्वमेव प्रतिभाससे ।

कि पृथक् भासते स्वर्णात्कटकांगदन् पुरम् ॥ १४ ॥
अन्वय:—यत् त्वं पश्यास तत्र एकः त्वं एव प्रतिभाससे ।
कटकांगदन् पुरं किं स्वर्णात् पृथक् भासते ॥
अर्थ कुवे त्यां अर्थ तुं, क्षासे सीनासम औ

સાનાથી શું જુદાં ભાસે, આભૂષણ અનેક? ૧૪ Whatsoever thou seest, thou alone shinest there; do the bracelet, an other kind of bracelet worn on the upper arm and anklet shine separted from gold? 14.

अयं सोऽहमयं नाहं विभागमिति संत्यज । सर्वमात्मेति निश्चित्य नि:संकल्पः सुखी भव ।। १५॥ अन्वयः—अयं सः अहं अयं न इति विभागं संत्यज । सर्व आत्मा इति निश्चत्य निःसंकत्पः सुखी सव ॥ त्याग विकाग 'आहुं 'आहुं निर्ध्य कर आत्मा सर्व संक्ष्य विकाग 'आहुं 'आहुं निर्ध्य कर आत्मा सर्व संक्ष्यविक्ष्यद्धीन सुभी था, त्यागी लेह ने गर्व १५ 'This, it is 1', 'This, it is not 1', leave off such partitions with such a definiteness that all is the Self, loosed from resolves, be happy, 15.

त्ववाज्ञानता विश्वं त्वसेकः पर्मार्थतः।

त्यत्तोऽन्यो नास्ति संसारी नासंसारी च कश्रन॥ १६॥ अन्वयः—तव एव अज्ञानतः विश्वं। परमार्थतः त्वं एकः।

त्वत्तः अन्यः कश्चन संसारी न च असंमारी न अस्ति॥ अज्ञाने विश्व ઉપાधि, परमार्थे तुं योक अહीं

તું વિના અસંસારી સંસારી, સત્ય ખીજનું કાેઇ નહીં ૧૬

The world is by thy delusion, thou art the one by reality; no worldly man nor one who has abandoned the worldly affections is other than thou. 16.

भ्रांतिमात्रिमदं तिश्वं न किंचिदिति निश्चर्या। निर्वासन: स्फूर्तिमात्रो न किंचिदित शास्यति॥ १७॥ अव्वय:—इदं विश्वं भ्रांतिमात्रं किंचित् न इति निश्चयी निर्वासनः स्फूर्तिमात्रः किंचित् न इव शास्यति॥

સાં રજૂતાના કું કું કું સાચ્યાત ॥ ભ્રાંતિમાત્ર વિશ્વ સિદ્ધ, કુંઈ બીજું નહિ નિશ્ચિત શાંતિ પામે કુંઇ નહિ માક્ક, પ્રકાશ વાસનારહિત ૧૭ This world is all delusion, there is not a little, such a determinator, dead to inclination, full of light, is tranquillized like nonentity. 17.

एक एव भवांभोधावासीदस्ति भविष्यति। न ते वंधोऽस्ति मोक्षो वा कृतकृत्यः सुखं च्र ॥ १८॥

अन्वयः— तवांभोधौ एकः एव आसीत् अस्ति भविष्यति ते वंधः अस्ति न वा मोक्षः कृतकृत्यः सुखं चर ॥ स्वसागरे त्रण् ४०० तुं, ओ४ ६ते। ने थधश तने न अधिश १८

Thau art the one and shalt be the one in future in the world-ocean, thou hast neither a bondage nor a liberation; thou hast finished thy work, act happily. 18.

मा संकल्पविकल्पाभ्यां चित्तं क्षोभय चिन्मय। जपशास्य सुखं तिष्ठ स्वात्मन्यानंदिवयहे ॥ १९॥

अन्वयः—चिन्मय संकल्पविकल्पाभ्यां चित्तं मा श्लोभय उपशाम्य स्वात्मनि अ नंदविष्रहे सुखं तिष्ठ ॥

મનક્ષાભ ત્યાગ સંકલ્પ વિકલ્પે, તું ચેતનમાત્ર અનુપ લે શાન્તિ આનંદરૂપે, સ્થિત રહે સ્વસ્ત્રરૂપ ૧૯

O, spiritual! do not get the mind agitated by resolve and alteration, be quiet, establish thyself happily in the extension of the supreme spirit of the Self. 19.

त्यजैव ध्यानं सर्वत्र मा किंचिध्दृदि धारय।
आत्मा त्वं मुक्त एवासि किं विमृत्य करिष्यसि॥२०॥
अन्वयः—सर्वत्र ध्यानं त्यज एव। किंचित हदि धारय मा।
आत्मा त्वं मुक्तः एव असि विमृत्य किं करिष्यसि॥
त्याग धान सौ हिशाओ, हृहये कं च धार,
आत्मात्रप सहा सुकत तुं, वियारी करीश शुं क्ण? २०

Leave off reflection from all sides, do not hold a little in the heart; the Self art thou liberated, what wilt thou do by pondering upon?

Note: मृण्डकोपनिषद्—Translation—As the spider casteth forth its web and rolls up again, as the herbs rise up from out of the earth as hair and down grow from the life and being of the man, so doth this universe appear from and within the Unperishing and Unchanging. This fact will be well understood from the following shloka of भूति.

३८ येन सूर्यस्तपति तेजसेद्धः न तत्र सूर्यो भाति न चंद्रतारकं। नेमा विद्युतो भान्ति कुतोयमिशः तमेव भान्तमनुभाति सर्वे तस्य भासा सर्वभिदं विभाति - श्रुति॥ ॐ तत्सदिति श्रीमद्विश्वेश्वा विरचिताष्टावक्रगीतायां जनकाष्टा-वक्रसंवादे धाराज्ञास्त्र अंबालालसस्य आंग्लभाषाटीकासहितं तत्त्या-पदेशविंशतिकं नाम पंचदशं प्रकरणं समाप्तम् ॥

Thus in the Ashtâvakra's Gîtâ, composed by the celebrated Vishveshvara, the dialogue between the blessed sage Ashtâvakra and the king Janaka, the commentary and translation by the one devoted to the Goddess Ambâ, now the essential nature, the fifteenth discourse entitled.

### THE SIXTEENTH DISCOURSE Called

Now the Addional Sermon.

॥ अथ विशेषो १ देशकं नाम पोडसं प्रकरणस् ॥ १६॥ ७२ विशेष उपहेरा प्रकरण १६सुं

आचक्ष्म शृणु वा तात नानः शास्त्रण्यनेकशः।
तथापि तव न स्वास्थ्यं सर्वविस्मरणादते॥ १॥
अन्वयः—तात नानाशास्त्राणि अनेकशः आचक्ष्व वा श्रणु।
तथा अपि तव सर्वविस्मरणात् ऋते स्वास्थ्यं न ॥
ने।८-आ १६मां अध्यायमां १२ १थें।४ इंपि ४६ छे.
अष्टात्रक्व-शिष्यरूपे ४६ शास्त्री, शुरूथी सांकण वारंवार

પણ વિનાવિસારે સોં, કલ્યાણ નહિ લગાર ૧

My dear narrate or hear various kinds of scriptural ordinances many a time and oft, nevertheless thou hast no comfort without forgetting them all. 1.

भोगं कर्ष समाधि वा कुरु विज्ञ तथापि ते। चित्तं निरस्तसर्वाज्ञमत्यर्थे रोचयिष्यति ॥ २ ॥

अन्वयः—विज्ञ भोगं वा कर्म समाधि कुरु । तथा अपि ते चित्तं निरस्तसर्वाशं अत्यर्थं रोचियण्यति ॥

सोग કમ<sup>6</sup> કે સમાધિકર, હે વિશેષ જ્ઞાની ભાઇ

આશાહીનમન સ્વરૂપે, રૂચિ ઉપજાવે સહિ ર

O, my learned friend, thou mayst carry out enjoyment, action or meditation, eventhen, the mind unaffectionate of all hopes, will create extreme hunger (thirst, desire) in thee. 2.

आयासात्सकलो दु:स्वी नैनं जान।ति कश्चन।

अनेनैवोपदेशेन धन्यः प्राप्नोति निवृतिस् ॥ ६॥

अनवयः—सक्लः आयासात् दुःखी कश्चन एनं जानाति न। अनेन एव उपदेशेन धन्यः निर्वृत्तं प्राप्नोति ॥

દેહનિર્વાહકમહેનતે દુ:ખ, દુ:ખ હેતુ ન જાણે કાઈ સુકૃતિ મહાસુખી આ બાધે, નાખે દુ:ખ સૌ ખાઇ 3 The whole mankind is unhappy in the efforts of worldly pursuits, none knoweth this, a worthy man attaineth to final beautitude by this preception. 3.

व्यापारे खिद्यते यरतु निमेषोन्सेषयोरपि । तस्यालस्पधुनीणस्य सुखं नान्यस्य कस्यचित्।। ४॥

अवयः —यः निभिषोत्मेषयोः अपि व्यापारे सिद्यते तस्य आहस्यधुरीणस्य तु सुस्त्रं न अन्यस्य कस्यचित् ॥ आंभियवी ઉઘાડવी, को वेभारे केने भेह को आणसुधीर सुभी, धीले सुभी न देश ४

He who grieveth even in the business of closing and opening the eyes, that slow-leader hath happiness, never to any other. 4.

इदं कृतिमदं नेति दृंदें क्षेत्रं यदा मनः। धर्मार्थकाममाक्षेषु निरपेक्षं तदा भवेत्॥ ५॥

अन्वयः— इदं कृतं इदं न इति इंहैः मुक्तं यदा मनः तदा धर्मार्थकाममाक्षेषु निर्पेक्षं भवेत् ॥

'આ કર્યું" 'આ નહિ' એમ, મન જોડે જ્યાં મુકત ધર્માર્થ કામમાહેરછામાં, તરત વિનિર્મુકત પ

This is done, this is not; when the mind is separated from such pairs of the opposites, it would become unnecessitated in righteonsness, interest, desire and liberation as well. 5

विरक्तो विषयद्वेष्टा रागी विषयलोलपः। यहमोक्षविहीनस्तु न विरक्तो न रागवान्॥ ६!।

अन्वयः – विषयद्वेष्टा विरक्तः विषयळाळुपः रागी ग्रह-मोक्षविहीनः तु विरक्तः न रागवान् न ॥

વિષયદ્વેષી વિરકત છે, વિષયેચ્છાથી રાગી ગ્રહમાંક્ષહીન નહિ એકે, રાગી કે ત્યાગી દ

He who beareth ill-will towards the sensual enjoyments is dispassioned; ardently desirous for sensual enjoyments is impassioned; he who is refrained from possession and liberation is neither dispassioned nor impassioned. 6.

हेयोपादेयता तावतंससार्विटपांक्तरः। स्पृहा जीवति यावद्वे निर्विचारदशास्पदम्॥ ७॥

अन्वयः —निर्विचारईशास्पदं स्पृहा यावत् जीवति तावत् हेयोपादेयता संसारविटपांकुरः वै ॥

અવિચારદશાસ્થાનતૃષ્ણા, જ્યાં સુધી જીવે છે ભૂપ સંસારવૃક્ષે શાખા અંકુર, ગ્રહત્યાગભાવરૂપ છ

There are sprouts of the branches of the world-tree characterising renouncement and acceptance so long as there is a life in ambitions—an abode of the state of unthoughtfulness. 7.

पृष्ठत्तो जायते रागो निष्ठत्तो द्वेष एव हि। निर्द्धेदो बालवद्धीमानेवमेव व्यवस्थितः॥८॥

अन्वयः - प्रबृत्तौ रागः निवृत्तौ द्वेषः एव हि जायते धीमान् वालवत् निर्द्धः एवम् एव व्यवस्थितः ॥

રાગ પ્રવૃત્તે દ્વેષ નિવૃત્તે, જ્ઞાની આળસમ એહીન એમજ રહે એ રાગદ્વેષજન્ય-પ્રવૃત્તિનિવૃત્તિવિહીન ૮

Affection is born of activity, likewise, disaffection is (born) of in activity; the learned is settled exactly like a child liberated from the pairs of the opposites. 8.

हातुमिन्छति संसारं रागी दुःखिजहासया। वीतरागो नि हिंदुःखस्तस्मिन्नपि न खिद्यति॥९॥

अन्वयः—रागी दुःखजीहासया संसारं हातुम् इच्छति। वीतरागः निदुःखः तस्मिन् अपि न खिद्यति हि॥

દુઃખત્યાગઇચ્છીરાગી, ચાંહે ત્યાગવા સંસાર

રાગદ્વેષહીન સંસારી, ન શાેચે વિશ્વે લગાર ૯

The passionate desireth to renounce the world with an eye to be free from agony but the disppassionate with freedom from agony, grieveth not even in that (world.) 9

यस्याभिमानो मोक्षेऽपि देहेऽपि ममता तथा।
न च ज्ञानी न वा योगी केवलं दुःखभागसौ ॥ १०॥

अन्वयः - यस्य सोक्षे अपि अभिमानः तथा च देहे अपि ममता न योगी न वा ज्ञानी केवलं असो दुःखभाज् ॥ सेक्षे अહंधार भभधार हेंछे, छे। ज्ञानीना अवतार એ न ज्ञानी न थे। भी पणु, डेवण दुः असकार १०

He who hath a solicitation even in the absolution, similarly who hath arrogance even in the body, is neither wise nor ascetic but a worshiper of agony. 10.

हरो यद्युपदेष्टा ते हरिः कमलजोऽपि वा। तथापि न तत्र स्वास्थ्यं सर्वविस्मरणादते॥ ११॥ अन्वयः—ते यदि हरः उपदेष्टा वा हरिः कमलजः अपि

સા વિસર્યાહીન સ્વસ્થાનહિ, લે સ્વરૂપે આધાર ૧૧

If thy preceptor is Shanker-a god of gods, Vishnu God Himself or even Brahman a lotus seated god of creation, nevertheless, thou shalt have no self-reliance without forgetting them all. 11.

ॐ तत्सदिति श्रीमद्विश्वेश्वरिवरिचताष्टावक्रगीतायां जनका— ष्टावक्रसंवादे धाराज्ञास्त्रि अंबालालसस्य आंग्लभाषाटीकासहितं-विशेषोपदेशकं नाम षोडशं प्रकरणं समाप्तम् ॥ Thus in the Ashtâvakra's Gitâ, composed by the celebrated Vishveshvar, the dialogue between the blessed sage Ashtâvakra and the king Janaka, the commentary and translation by the one devoted to the Goddess Ambâ, now the additional sermone, the sixteenth discourse entitled.



# THE SEVENTEENTH DISCOURSE called

Now the natural character of a sage-a collection of twenty.

।। अथ तत्त्वज्ञस्वरुपविंशतिकं नाम सप्तदशं प्रकरणम् ॥ १७॥ ७वे ज्ञालीनुं स्व३५ प्रक्षरेण् १७ सुं

ते न ज्ञानफलं प्राप्तं योगाभ्यासफलं तथा।

तृप्तः स्वच्छेंद्रियो नित्यसेकाकी रमते तु यः॥१॥
अन्वयः—तेन ज्ञानफलं प्राप्तं तथा योगाभ्यासफलं यः
तृप्तः स्वच्छेंद्रियः एकाकी नित्यं तु रमते॥
ने।2-आ १७मां अध्यायमां २० १थे।३ ३५ ३६ छे.
अष्टावक्ठ-स्वस्छेंद्रिय आत्मतृप्त, पाते नित्य ओठाओठ
२भे स्वरूपे ज्ञान ये। शनुं, पाभे ६०० अनेऽ १
He hath acquired the fruit of wisdom and the

fruit of the practice of the contemplation of the supreme spirit who is satisfied, purified in senses, perpetually enjoying in a seceret place all alone by himself. 1.

न कदाचिज्जगत्यस्मिन् तत्त्वज्ञो हंत खिद्यति । यत एकेन तेनेदं पूर्णे ब्रह्मांडमंडलम् ॥ २॥

अन्वयः—हंत अस्मिन् जगित कदाचित् तत्त्वज्ञः न खिद्य-ति यतः एकेन तेन इदं ब्रह्मांडमंडळं पूर्णम् ॥

તત્ત્વજ્ઞાની જગમય એક, ખ્રાહ્માંડે તેથી પૂર્ણ ખીજાના અભાવે ન શાેચે, અખિલ વિશ્વે સમ્પૂર્ણ ર

Well then, a sage never grieveth in this world, all alone, by whom this globe of the universe is complete. 2

न जातु विषयाः केऽपि स्वारामं हर्पयंत्यमी । सक्तकीपछ्वपीतिमवेभं निवपछ्वाः ॥ ३॥

अन्वयः—स्वारामं जातु अमी विषया: के अपि हर्षयंति न सहकीपह्मवशीतं इव इमं निवपहाबाः॥

न विषय तेने हर्षावे, आत्मामां रमनार

वरपाने હस्तिने प्रीति, न निं अपान व्डानार (सींभडेा) उ

The sensual pleasures never create joy in the self-enjoyer like sprouts of a nimb tree to an elephant affectionate for the sprouts of a banian tree 3

यस्तु भोगेषु भ्रक्तेषु न भवत्यधिवासिता। अभ्रक्तेषु निराकांक्षी तादशो भवदुर्रुभ:॥४॥

अन्वयः—यः तु भुक्तेषु भोगेषु अधिवासिता न भवति अभुक्तेषु निराकांक्षी तादृशः भवदुर्लभः॥

જે લાગા લાગવ્યા તે, લાગેલે લાગે અરાગ (પ્રીતિ નહિ) અનેચ્છા અણુલાગલે, એવા દુર્લ લ જગળાગ ૪

He who is not attached in the enjoyments already enjoyed, indifferent to the unenjoyed, is hard to obtain in this world existence.

बुअुक्षुरिह संसारे मुमुक्षुरिप द्वयते । भोगमोक्षनिराकांक्षी विरलो हि महाज्ञय: ॥ ५॥

अन्वयः—इह संसारे बुभुश्चः भुमुश्चः अपि दश्यते भोग-मोक्षनिराकांक्षी महाशयः विरलो हि ॥

ભાગમાક્ષા<sup>ર</sup>છાવાળા, આ સંસારે દેખાય ભાગમાક્ષે<sup>ર</sup>છાહીન વિરલા, પ્રહ્મલીન મહાશય પ

The desirous for the enjoyments and even the desirous for the absolution are seen here in this world. The learned, free from both enjoyments and absolution, are certainly rare. 5

धर्मार्थकाममोक्षेषु जिचिते मरणे तथा। कस्याप्युदारचित्तस्य हेयोपादेयता न हि॥६॥ अन्वयः—धर्मार्धकाममोक्षेषु जीविते तथा मरणे कस्य अपि उदारचित्तस्य द्वेयोपादेयता न हि॥ धर्मार्थकामभेक्षे वणी, भृत्युने छवन ६७।व न देर्ध ઉद्दार थित्तवाणाने, त्याग थेढ्णुने। साव ६

A liberlminded hath neither renouncement nor acceptance in righteousness, interest, desire and liberation in life and death. 6

वांछा न विश्वविलये न द्रेपस्तस्य च स्थिता।

यथा जीविकया तस्माद्धन्य आस्ते ग्रथामुख्य ॥ ७॥

अन्वयः—विश्व विलये वांछा न तस्य स्थितौ च द्वेषः

न। तस्मात् धन्यः यथा जीविकया यथामुखं आस्ते ॥

विश्वथय ज्ञानी न धिर्धे, विश्वस्थितिमां न द्वेष

विद्वान के ते आळविष्ठां को, रहे सुण केम धेस ७

Neither desire in the dissolution of the world nor hatred in its standing; therefore a worthy man is settled delightfully in whatever attainment of livelihood, fair or foul. 7

कृतार्थोऽनेन ज्ञानेनेत्येवं गिलितधीः कृती ।
पत्रयन् शृण्वन् स्पृशन् जिद्यनश्रनास्ते यथामुखम् ॥८॥
अन्वयः—अनेन ज्ञानेन कृतार्थः इति एवं गिलितधीः कृती
पत्रयन् शृण्वन् रपृशं जिद्यन् अश्च यथासुखं आस्ते ॥
सुद्धिगणित धृतार्थं ज्ञाने, जेतां सांशणतां तेम

સ્પર્શાતાં સુંઘતાં ખાતાં જ્ઞાનિ, રહે થાય સુખ જેમ ૮

He who hath finished his work by this wisdom, whose understanding is thus emptied, such a learned man liveth delightfully seeing, hearing, touching, smelling and eating. 8

शून्या दृष्टिवृथा चेष्टा विकलानींद्रियाणि च। न स्पृहा न विरक्तिर्वा श्लीणसंसारसागरे ॥ ९॥

अन्वयः—क्षीणसंसारसागरे स्पृहा न वा विरक्तिः न दृष्टिः शून्या चेष्टा वृथा इंद्रियाणि विकलानि च ॥

સંસારક્ષીણ તેને ન, વિરક્તિ વિષય ઇચ્છાય મનક્રિયાશૂન્ય વિકળઇદ્રિ, વૃથા શરીર ચેષ્ટાય ૯

With emptiness of vision, action to no purpose and senses defective, he whose world ocean is withered hath neither desire for sensual enjoyments nor dispassion. 9

न जागर्ति न निद्राति नोन्नीलति न मीलति। अहो परद्शा कापि वर्त्तते मुक्तचेतसः ॥ १०॥

अन्वयः—न जागर्ति न निद्राति । न उन्मीलित न मीलिति । अहो मुक्तचेतसः क अपि परद्शा वर्त्तते ॥

ન જ્ઞાનિ જાગે નેત્ર ન ખાેલે, ન ઉંઘે નેત્ર ન મીંચે કંઇક ન વિષય સ્મરે પ્રક્ષમય વિષયે, મુકતચિત્ત અલૌકિક ૧૦ Neither awaketh nor sleepeth nor openeth the eyes nor closeth; oh! doth a one with mind liberated subsit dependently anywhere? 10

सर्वत्र दृश्यते स्वस्थः सर्वत्र विषलाग्यः। समस्तवासनामुक्तो मुक्तः सर्वत्र राजते॥ ११॥

अन्वय:—सर्वत्र स्वस्थः सर्वत्र विमलाशयः दृश्यते समस्त-वासनामुक्तः मुक्तः सर्वत्र राजते ॥

સુખદુ: ખે સ્વસ્થમન જ્ઞાનિ, શત્રુ મિત્રે સમદર્શિન્ વાસનાત્યાગી સુકત વિરાજે, નિત્ય પૂર્ણ આત્મદર્શિન્ ૧૧ He is seen self-reliant everywhere with purity of mind in all places, liberated entirely from inclinations, he shineth all around. 11.

पत्रयन् शृण्यन् स्पृत्तन् जिन्नज्ञश्चन्यः । १२ ॥ ईिहतानीहितेष्ठंको सुक्त एव महाज्ञयः ॥ १२ ॥ अन्वयः—पद्यन् शृण्यन् स्पृत्तन् जिन्नम् अश्चन् गृह्णन् वदन् वजन् ईिहतानीहितेः सुक्तः महाज्ञयः सुक्तः एव ॥ श्रह्मिविशेशन सुक्तज्ञानि, शिक्षे भाते जेते युक्त २५ २५ श्रे छोषे अषे सांस्रेण, धन्धे यादे देषसुक्त १२

Seeing, hearing, touching, smelling, eating, accepting, speaking, walking, freed from advantage and disadvantage, a learned man is exactly liberated, 12.

न निंद्ति न च स्तौति न हृष्यति न कुप्यति ।

न ददाति न गृह्णाति मुक्तः सर्वत्र नीरसः ॥ १३ ॥ अन्वयः - निंदती न स्तौति न दृष्यति न कुप्यति न ददाति न गृह्णाति न च सर्वत्र नीरसः मुक्तः ॥

કરે નહિ સ્તુતિ કે નિંદા, પામે ન હર્ષ ન કાપ ન ગહે કે આપે રસહીન, જ્ઞાનિ મુકત સર્વે લાક ૧૩ Neither censureth, nor praiseth, nor is pleased nor becometh angry, nor giveth, nor accepteth unaffectionate everywhere, he is liberated. 13.

सानुरागां स्त्रियं दृष्टा मृत्युं वा समुपस्थितस् ।

अविद्विलमना: स्वस्थो मुक्त एव महाशय: ॥ १४ ॥

अन्वयः—सानुरागां स्त्रियं दल्ह्या वा समुपस्थितं मृत्युं अविव्हलमनाः स्वस्थः महाशयः मुक्तः एव ॥

ખ્યારકરતીસ્ત્રી મૃત્યુ જોઇ, ભય કે કામ વિહીન

મુકતમહાશય સ્થિતસ્વરૂપે, સમાન હિતાહિત ૧૪

Unmoved in mind on finding a wife with love or death close at hand, self-reliant, a learned man is exactly liberated. 14

सुखे दुःखे नरे नार्यो संपत्सु च विपत्सु च । विशेषो नैव धीरस्य सर्वत्र समदर्शिनः ॥ १५ ॥

अन्वयः—सुखे दुःखे नरे नार्यो च संपत्सु च विपत्सु सर्वत्र विशेषः धीरस्यः समद्शिनः न एव ॥ नरनारी सुभद्वःभ विशे, सभद्शिन् धीर अनुभ સંપત્તિવિપત્તિમાં સમદર્શિન્,સૌની સરખા ન ધીર ભૂપ ૧૫ A firm minded with equality, (equality,) everywhere, hath no execllence in pleasure and pain, male and female, and prosperity and adversity.15

न हिंसा नैव कारण्यं नौद्धत्यं न च दीनता।
नाश्चर्य नैव च क्षोभ: क्षीणसंसरणेऽनरे ॥ १६ ॥
अन्वयः — श्लीणसंसरणे अनरे हिंसा न कारण्यं न एव
औद्धत्यं न दीनता न आश्चर्यं न श्लोभः न एव ॥
संसार केने। श्लीख तेने, न હिंसाहि पर द्रोढ न ४३७। शुक्रत है ७६त, नाश्चर्य हीनता है हो। ॥ १६

A man whose world is withered bath neither harmfulness, nor compassion nor violence nor poverty nor ashtonishment, nor agitation. 16

न मुक्तो विषयद्वेष्टा न वा विषयलोलुपः। असंसक्तमना नित्यं प्राप्तप्राप्तम्भूपाष्ट्रते॥ १७॥

अन्वय:--मुक्तः विषयद्वेष्टा न । या विषयस्रोलुपः न । असंसक्तमनाः नित्यं प्राप्तप्राप्तं उपाश्नुते ॥

ન જીવન મુકત વિષયે દ્વેષિ, વિષયે નાસકત આલાેક નાસકત મનવાળા પ્રારખ્ધે, લે પ્રાપ્તપ્રાપ્તે ભાગ ૧૭ (પ્રાપ્તપ્રાપ્તે=મેળવેલ અને વગર મેળવેલમાં)

A man liberated while still in the body neither envieth sensual enjoyments nor is he covetous for sensuality, always unattached in mind, he enjoyeth the attainment and nonattainment. 17

समाधानासमाधानहिताहितविकंत्पनाः।

शून्यचित्तो न जानाति कैवल्यमिव संस्थितः ॥ १८॥

अन्वयः—शून्यचित्तः समाधानासमाधानहिताहितविकल्प-

नाः जानाति कैवल्यं इव संस्थित: ॥

સમાધાનાસમાધાને, હિતાહિતેકલ્પનાંહીન

ખહાર શૂન્યચિત્ત જ્ઞાનિનું, જાણે વિદેહ મુકિતમાં લીન ૧૮

An emptiy minded doth not know the imagination for contentment and discontentment, (समाधान also means contemplation) advantage and disadvantage; he is settled like a one melting in final beautitude while still in body. 18

निर्ममो निरंहारो न किंचिदिति निश्चितः।

अंतर्गिलितसर्वाशः कुर्वन्निप करोति न ॥ १९॥

अन्वयः—निर्ममः निरहंकारः किंचित् न इति निश्चितः अंतर्गछितसर्वाद्यः कुर्वन् अपि न करोति ॥

અહંકારમમકારહીન એ, નિશ્ચે કંઇ નહિ માફક

ગલિતાશામન કૃત્ય કરે પણ કરે ન એ વ્યાપક ૧૯

Selfless, unegoistic, 'not a little' resolving such, with all hopes melted within, although doing, is not doing. 19

मनःपकाश्यमोहस्वमजाडयविवर्जितः।

द्शां कामपि संप्राप्तो अवद्गलितमानसः ॥ २०॥

अन्वयः--गलितमानसः कां दशां अपि संप्राप्तः भवेत् मनःप्रकाशसंमोहस्वप्रजाङ्यविवर्जितः ॥

અનિવે ચનીયાવસ્થા જ્ઞાનિ, ગળિતમન જેનું ખાસ સ્વષ્ન માહ જડતા સુષુપ્તિ, રહિત મન પ્રકાશ ૨૦

With mind melted within, what an undescriptive station of life he attaineth to? Separated from the ligh of mind, infatuation, dream and unconciousness 20

अ तस्ति श्रीमिडिश्वेरिवरिचताष्टावंक्रगीतः,यां जनकाष्टा-वक्रसंवादे धाराशास्त्रि अंबालालसस्य आंग्लभाषाटीकासिहतमाचार्योक्तं तत्त्वज्ञस्वरुपविंशतिकं नाम सप्तद्शकं प्रकरणं समाप्तम्॥

Thus in the Ashtávakra's Gïtã, composed by the celebrated Vishveshvara, the dialogue between the blessed sage Ashtávakra and the king Janaka, the commentary and translation by the one devoted to the Goddess Ambà, now the natural character of a sage, the seventeenth discourse entitled.



#### THE EIGHTEENTH DISCOURSE called

Now the Peace-a collection of a hundred.

## ॥ अथ शांतिशतकं नाम अष्टादशं प्रकरणस् ॥ १८॥

# क्ष्वे शांति प्रक्षं १८ भुं.

यस्य बोधोद्ये तावत्स्वभद्भवति भ्रमः । तस्मै सुखैकरुपाय नमः शांताय तेजसे ॥ १ ॥

अन्वयः — बोधोद्ये तावत् भ्रमः स्वप्नवत् यस्य भवति तस्मै शांताय सुखैकरुपाय तेजसे नमः ॥

નાટ-આ ૧૮ મા અધ્યાયમાં ૧૦૦ ઉત્તમાત્તમ શ્લાક રૂપિ કહે છે.

તરત બાધાદયે ભ્રમ, સ્વપ્ત સમ જંજાળ એક સ્વપ્રકાશી સુખરૂપ, શાંતને નમસ્કાર ૧ He by whon delusion is considered like a dream-image at the very moment of the rise of wisdom, that appeared, one, the whole of paradise, self-shining, is prostrated. 1

अर्जियित्याखिलानर्थान् भोगानाभोति पुष्कलान् । न हि सर्वपिरत्यागमंतरेण सुखी भवेत् ॥ २ ॥ अन्वयः—अखिलान् अर्थान् अर्जियत्वा पुष्कलान् भोग न अ प्रोति सर्वपित्यागं अंतरेण सुखी भवेत् न हि ॥ सर्वार्थधनाहि भेणवी, परिपूर्ण् पामे से।ग सर्वत्यागिवना निक्क, स्वपने पणु सुभ कोग २ Having acquired all of the substancial desires, complete enjoyment is experienced; one never becometh happy wrthout desertion of all. 2

क्तचयदुःखपातिङच्चालाद्ग्यांतरात्मनः।

क्तः प्रशमपीयूषधारासारमृते सुखम् ॥ ३ ॥

अन्वयः — कर्त्तव्यदुः खमार्तड ज्वालाद्य्थांतरात्मनः प्रशमपी-यूप्रधारासारं ऋते सुखं कुतः ॥

સુર્થ જવાલાદુઃ ખરૂપકર્મે, અળી રહ્યું છે મન સુખ તેને કયાં વિના શાંતિ, અમૃતરૂપ **પરંજન**ે (વરસાદ) ૩

He whose mind is consumed by the flames of fire of the distressful duties, how can be have comfort without water-the flow of nector? 3

भवोऽपं भावनामात्रो न किंचित्परमार्थतः ।

नास्त्यभावः स्वभावानां भावाभावविधाविनां ॥ ४ ॥ अन्वयः—अयं भवः भावनामात्रः परमार्थतः किंचित् न ॥ भावाभावविभाविनां स्वभावानां अभावः न अस्ति ॥ अग्नि ७७० स्वाक्षाविक अशीतिण, तेभ क्षावना भात्र जगत प्रपंचक्षावना असत्स्वाक्षाविक, निवृत्ति स्वभावना ४

This world is the whole of imaginatoin; there is not a little in reality; naturally there is not nonexistence of the condition of states of exist-

(આ શ્લાક સારી રીતે સમજાવવા ટીકાકારે આ કવિતા ખનાવી છે)

ence and nonexistenuce. 4

Note: Fire which is naturally heat can not be cold, likewise condition of the states of existence and nonexistence in the world are natural.

न द्रं न संकोचाछब्धमेवात्मनः पदस्। निर्विकरणं निरायासं निर्विकारं निरंजनस्।। ५॥

अन्वयः — आत्मनः पदं दूरं न। संकोचात् च न। त्रव्धं एव निरायासं निर्विकत्पं निर्विकारं निरंजनं ॥ आत्मपद्द न हर परिश्छिन्न, प्राप्त निविधार निरंजन निर्विध्वपाप्रयत्ने अणे सूढ, शाधे डेठेगत बूष्णु प

The final beautitude of the Self is not at a distance nor is it enveloped, obtainable it is, doubtless, effortless, changeless, free from falsehood. 5

व्यामोहमात्रविस्तौ स्वरूपादानमात्रतः । वीतशोका विराजते निरावरणदृष्ट्यः ॥ ६ ॥

अन्वयः--निरावरणदृष्यः व्यामोहमात्रविरतौ स्वरुपा-दानमात्रतः वीतशोकाः विराजंते ॥

નિરાવરાહ્યુદિષ્ટિજ્ઞાનિ, ભ્રાંતિમાત્ર નિવૃત્તે સ્વસ્ત્રરૂપગ્રહા્યુમાત્રે, નિત્ય અશાક રહે પાતે ૬

He who is free from the delusive vision with disinclination of the whole of embarrassment,

devoid of grief, shineth in the Self by its establishment. 6

समस्तं कल्पनामात्रमात्मा मुक्तः सनातनः ।

इति विज्ञाय धीरों हि किमभ्यसति वालवत् ॥ ७ ॥

समस्तं कल्पनामात्रं । आत्मा मुक्तः सनातनः । इति विज्ञाय धीरः हि कि अभ्यस्यति वालवत् ॥

કલ્પના માત્ર વિશ્વ છે, આત્મા મુકત સનાતન

એવું જાણી ખાળ સમ શું, કરે અભ્યાસ જ્ઞાનિ જન ? ૭ All is the whole of imagination, the Self is liberated, perpetual, doth a firm minded study like a child knowing as such ? 7

आत्मा ब्रह्मेति निश्चित्य भावाभावो च कल्पितो । निष्कामः किं विजानाति किं ते च करोति किं ॥८॥

अन्वयः—आत्मा ब्रह्म च भावाभावौ किष्तौ इति निश्चित्य निष्कामः कि विज्ञानाति कि ब्रूने कि च करोति ॥ लावालाव पहार्थ ४९९५त, आत्मा छे नित्य प्रहा

નિશ્ચે જાણી શું ખાલે જાણે, વળી કરે શું નિષ્કામ ? ૮

The Self is eternal and being and non-being are imaginary, being thus convinced, desi reless, what doth he know? What doth he speak? What doth he do? 8

अयं सोऽहमयं नाहमिति क्षीणा विकल्पनाः। सर्वमात्मेति निश्चित्य तृष्णींभूतस्य योगिनः॥ ९॥ अन्वयः - सर्वे आतमा इति निश्चित्य त्ःणींभूतस्य योगिनः अयं सः अहं अयं अहं न इति विकल्पनाःक्षीणाः ॥ सौ आत्मा निश्चे आहावेपारे, निवृत्त के ये।िगन् 'आ હુं' 'आહુं નહિ' કલ્પના, એની થઈ છે क्षीणु ६

All is Self, being thus convinced, with silence of the actual occurrence, an ascetic is with alterations withered such as "This it is I" 'This I am not" 9

Note:- ३९ वृत्तिहीनं मनः कृत्वा क्षेत्रज्ञं परमात्मिन ।
 एकीकृत्य विमुच्येत मुख्योऽयं योग उच्यते ॥ योगलक्षणं-मनुः
 न विक्षेपो न चेकाग्रंय नातिबोधो न मूढता ।
 न सुखं न च वा दुःखमुपशांतस्य योगिनः । १० ॥
 अन्वयः—उपशांतस्य योगिनः विक्षेपः न च एकाग्रं न

अतिबोधः न मृहता न सुखं न वा दुःखं न च ॥ શાંત યાગિ ન વિશેપે, એકાથતા નહિ ગાેદ (નજકમાં) સુખ નહિ ને દુઃખ નહિ, ન મૂઢતા અતિબાધ ૧૦

An ascetic with control over senses hath neither repulsion nor onepointedness nor overwisdom nor delusion nor pleasure nor pain. 10

स्वाराज्ये भैक्ष्यवृत्तौ च लाभालाभे जने वने । निर्विकलपस्वभावस्य निवशेषोऽस्ति योगिनः ॥ ११॥ अन्वयः—स्वाराज्ये भैक्ष्यवृत्तौ लाभालाभे जुने वने च विशेषः निर्विकल्पस्यभावस्य योगिनः न अस्ति ॥ सिक्षावृत्ति स्वर्णः राजये, सासासासे सेश जने वने अविष्ठस्य येगि, हेणे न विशेष ११

Yogi, bereft of alterations by nature, hath no excellence in the heavenly kingdom, mendicity, gain and loss in the multitude of people and forest 11.

क धर्म: क च वा काम: क चार्यः क चित्रेकता।
इदं कृतिमिदं नेति दृंदें धृक्तस्य योगिनः ॥ १२ ॥
अन्वयः—इदं कृतं इदं न इति द्वंद्वैः मुक्तस्य योगिनः धर्म क वा कामः क च अर्थ: क च धिवेकता क ॥
आ ४र्थं आ न ४र्थं, ओ लेडे के थे। शि भुक्त

તેને કયાં ધર્માર્થ ભાેગ વિવેક, માેક્ષ સાધનયુકત. ૧૨

Where is righteousness to a yogi liberated from the pairs of the opposites such as "This is done" "This is not"? Or where is desire? And where is interest? And where is the power of distinguishing illusion from reality?

कृत्यं किपपि नैवास्ति न कापि हिंद्रंजना । यथा जीवनमेवेह जीवनमुक्तस्य योगिनः ॥ १३ ॥ अन्वयः—जीवनमुक्तस्य योगिनः किं अपि कृत्यं न एव अस्ति । हृदि का अपि रंजना न । यथा जीवनं एव इह । જીવન્મુકત ચાેગિને કૃત્ય નથી, ન રાગ મન લગાર જીવન હેતુ સૌ કૃત્ય તેનાં, અદષ્ટાનુસાર ૧૩

A yogi liberated while still in the body has not a little action, nowhere gratification in the mind; nevertheless, his life is destined here 13.

क मोह: क च वा विश्वं क तद्धचानं क मुक्तता। सर्वसंक रूपसीमायां विश्वांतस्य महात्मनः॥ १४॥

अन्वयः — सर्वसंकल्पसीमायां विश्वांतस्य महासम्नः मोहः क वा विश्वं क च तद्ध्यानं क मुक्तता क ॥ आत्मज्ञान संहल्पसीमा, महात्मा त्यां विश्वांति ह्यां मेहि सुहित धन तेशि, ह्यां विश्व के स्रांति १ १४

Where is infatuation to a great souled settled in the Self-termination of all resolves? Or where is the world? And where is his wealth! Where is liberation? 14

येन विश्विमदं दृष्टं स नास्तीति करोतु वै। निर्वासन: किं कुरुते पश्यन्त्रिण न पश्यति ॥ १५॥ अन्वयः—येन इदं विश्वं दृष्टं सः न अस्ति इति करोतु वै पश्यन् अपि न पश्यति निर्वासन: किं कुरुते ॥

જગત જેણે જોયું તે, કરે કહે અસત વાસનાહીન જોતાં ન જુવે, કેમ કરે સતાસત ૧૫ He who hath seen the world may know that it is not (real). He who seeth not although seeing, what doth he do who is loosed from ambition? 15

येन हर्ष्ट परं ब्रह्म सोऽहं ब्रह्मिति चितयेत्।
कि चितयित निश्चितो द्वितीयं यो न पश्यित ॥ १६ ॥
अन्वयः—येन परं ब्रह्म हर्ष्ट सः अहं ब्रह्म इति चितयेत्।
यः द्वितीयं न पश्यित निश्चितः कि चितयित ॥
न्यारा श्रद्धा लेया लेखे, ४२ 'હુं श्रद्धा' यिंतन
निश्चित हैव लुवे निष्कि, ४२ यो डेलुं भनन १ १६

He who hath seen the supreme spirit differentiated from him may think " I am the eternal"how can the ascertained who seeth no duality discriminate? 16

हण्टो येनात्मविक्षेपो निरोधं कुरुते त्वसौ ।

उदारस्तु न विक्षिप्तः 'साध्याभावात्करोति किस् ॥१७॥

अन्वयः—येन आत्मविक्षेपः हष्टः असौ तु निरोधं कुरुते।
उदारः तु विक्षिप्तः न साध्याभावात् किं करोति॥

आत्मामां विक्षेप लेनार, ५२ थित्त निरोध

आत्महर्शी विक्षेपि निष्क, साध्याक्षावे शी शोध ? १७

He who hath seen distraction in the Self may practise this restraint, the liberal-minded hath no repulsion; how can he, in the absence of the object to be accomplished do? 17

धीरो छोकविपर्यस्तो वर्त्तमानोऽपि छोकदत्।

न समाधि न विक्षेपं न लेपं स्वस्य पश्यति ॥ १८ ॥

अन्वयः—धीरः लोकविपर्यस्तः लोकवत् वर्त्तमानः अपि समाधिं न विक्षेपं न लेपं न स्वस्य पश्यति ॥

લાેક માક્ક વર્તે જ્ઞાની, પણ વિક્ષેપહીન જેમ લેખ (નશિખ) ન જીવે સમાધિ વિક્ષેપ સ્વરૂપે, ન વિક્ષેપ કૃત્ય જે લેપ ૧૮

A firm minded reversed by people, doth not see meditation, distraction and impurity to himself although acting like the people. 18

भावाभावविहीनो यस्तृप्तो निर्वासनो बुधः।
नैव किंचित्कृतं तेन लोकदृष्ट्या विकुवता॥ १९॥

अन्वयः —यः बुधः नृप्तः भावाभाविवहीनः निर्वासनः तेन लोकदृष्ट्या विकुर्वता किंचित् न एव कृतं ॥ से।४ ६७८ तृप्त ज्ञानी, धेय्छा सावासाविधीन

**डरे पण ज्ञाने अ**डती, डतीत्वाध्यास निवृत्त १६

A wise man who is satisfied within, freed from being and non-being, devoid of inclination doth not do a little although acting in the eyes of the people. 19

प्रवृत्तो वा निवृत्तो वा नैव धीरस्य दु<sup>थ</sup>हः । यदा यत्कर्त्तुपायाति तत्कृत्वा तिष्ठतः सुखम् ॥ २० ॥ अन्वयः—धीरस्य प्रवृत्तो वा निवृत्तो वा दुर्गहः न एव । यदा यत् कर्तु आयाति तत् सुखं कृत्वा तिष्टतः ॥ પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિમાં જ્ઞાનીને, ન દુરાગ્રહ કે વ્હેમ પ્રારમ્ધ વશે જે તે કરી, સ્થિત થાય સુખ જેમ ૨૦

A firm-minded hath neither activity nor inactivity nor foolish obstinacy, he is steady doing anything delightfully, destined to be done. 20

Note:—Difference between হুৰ্দ্ধ and হুণাম্থ হুৰ্দ্ধ Means difficult to be accomplished-difficult to subjugate-difficult to understand, whereas হুণাম্থ means foolish obstinacy however the commentator translates it as হুণাম্থ here

निर्वासनो निरालंबः स्वच्छंदो प्रक्तवंधनः।

क्षिप्तः संस्कारवातेन चेष्टते शुष्कपर्णवत् ॥ २१ ॥

अन्वयः—निर्वासनः निरालंबः स्वच्छंदः मुक्तबंधनः संस्कारवातेन क्षिप्तः शुष्कपणेवत् चेष्टते ॥

સ્વતંત્ર આલં અનહીન જ્ઞાની, મુકતવાસનાઅંધન પ્રારુષ્ધે ચેષ્ટા કરે જેમ, સુકુંપત્ર પ્રેરે પવન ૨૧

Uninclined, alone, self-willed, freed from a bondage, he enjoyeth like a dry leaf caused by the wind of fate. 21

असंसारस्य तु कापि न हर्षों न विषादता । स शीतल्लमना नित्यं विदेह इव राजते ॥ २२ ॥

अन्वयः — असंसारस्य तु क अपि हर्षः न विषादता न नित्यं शीतलमनाः सः विदेह इव राजते॥

સંસારહીન જ્ઞાની ન હર્ષે, કંઇ એંદ્રે નહિ એંહ નિત્ય શીતળમનવાળા એ, વિરાજે જેમ વિદેહ ૨૨

A non-worldly man hath neither joy nor grief with perpetual coolness of mind, he shineth like a one liberated while still in the body. 22

Commentary:-From मनुस्मृति: Manu Smriti says = पड्रिमिरहित: शिव Every thing is subjugated by nature to six contractions namely-birth, power, increase, result, decline and destruction but the Self is bereft of these contractions and so he is called indestructible अविनाशि.

कुत्रापि न जिहासास्ति नाशे। वापि न कुत्रचित्। आत्मारामस्य धीरस्य शीतलाच्छतरात्मनः ॥२३॥

अन्वयः — आत्मारामस्य धीरस्य शीतलाच्छरात्मनः कुत्र अपि न अस्ति जिहासा नाशः वा अपि कुत्रचित् न॥

આત્મારામ ધીર શીતળ, અતિ નિમેળ મન ખાસ કંઇ ત્યાગ ગ્રહ્ણ ઇચ્છા નહિ, ન કંઇ **અનર્થ-નાશ** ૨૩

The wise Self refuged with excessive coolness and purity of mind hath no desire for renouncement and acceptance, nor has he destruction in this world nor in the world to come. 23

प्रकृतस्येव धीरस्य न यानो नावयानता ॥ २४ ॥ अन्वयः—प्रकृत्या शृत्यिकत्तस्य घीरस्य प्राकृतस्य इव यहच्छ्या कुर्वतः अस्य मानः न अवमानता ॥ अज्ञानी सभ कृत्य धीर, स्वाक्षाविक शांत चित्त कर्ति व्य परायण् प्रारण्धे, सभ मानामाने अदित २४ With changelessness of mind by nature, a firm-minded acting like a vulgar by chance, hath neither honour nor ignominy. 24

कृतं देहेन कर्मेंदं न यया शुद्धरुषिणा। इति चितानुरोधी य: कुर्वस्रिष करोति न ॥ २५ ॥ अन्वय:—देहेन इदं कर्म कृतं शुद्धरुषिणा सया न इति चितानुरोधी यः कुर्वन् अपि न करोति॥

આ કર્મ કર્યું છે દેહે, મેં શુદ્ધરૂપે કર્યું ન કંઈ આ ચિંતા અનુસારી જે, કરે પણ ન કરે લઇ ૨૫

This action in done by the body not by myself consisting of purity; such an obliger of anxiety although acting is not acting. 25

अतद्वादीव कुरुते न भवेदिप वालिशः । जीवन्मुक्तः सुरवी श्रीमान् संसर्विप शोभते ॥ २६ ॥ अन्वयः—जीवन्मुक्तः अतद्वादीव इव कुरुते अपि वालिशः

न भवेत संसरन् अपि सुखी श्रीमान् शोभते॥

જીવન્મુક્ત કૃત્ય કરે પણ, ગણાય નહિ હેવાન સુખી જગવ્યવહારપરાયણ, શાલે શાલાવાન ૨૬

A man liberated while still in the body, never says "I wlli do" and yet doth not make a fool of himself although acting; happy even with worldly life, majestic glory he shineth. 26

नानाविचारसुश्रांतो धीरो विश्रांतिमागतः।

न कल्पते न जानाति न श्रृणोति न पश्यति ॥ २७ ॥

अन्वय:—नानाविचारसुशांतः धीर: विश्वांतिम् आगतः न कल्पते न जानाति न घृणोति न पश्यति ॥

વિચારનિવૃત્ત ધીર તેથી, આત્મામાં વિશ્રામ સાંભળે જીવે કે જાણે નહિ, સંકલ્પહીન જ્ઞાનવાન ૨૭

Retired from various thoughts, a firm-minded has attained to the Self-refuge, neither imagineth nor knoweth nor heareth. 27

असमाधेरविक्षेपान मुमुक्षुन चेतरः।

निश्चित्य कल्पितं पश्यन्ब्रह्मेबास्ते महाश्चयः ॥ २८ ॥

अन्वयः —मुमुक्षुः न असमाधेः इतरः च अविश्लेपात् न। कल्पितं निश्चित्य पद्यन् महाद्ययः ब्रह्म एव आस्ते॥

ન માસ ઇચ્છે ન કરે સમાધિ, ન અદ્ધ દ્વેત અભાવ માને 'કલ્પિત' નિશ્ચે મહાશય, સ્થિત પ્રહ્મરૂપે લાવ ૨૮ Neither striveth after final emancipation because not meditating, nor a bond-slave (fettered) because not distracting, resolving all as imagination, even while seeing, the learned continues as the eternal. 28

यस्यांतः स्यादहंकारो न करोति करोति सः। निरहंकारधीरेण न किंचिद्कृतं कृतस् ॥ २९॥

अन्वय: — यस्य अंतः अहंकारः स्यात् सः न करोति करोति निरहंकारधीरेण अकृतं न किंचित् कृतं॥

અહંકારાધ્યાસ અક્રિય, પણ હૃદયે કરે સંકલ્પ અનાહંકારી ધીર કર્મી, પણ ન કરે વિકલ્પ (કર્મ કરતાં છતાં) ૨૯

He who hath individuality in the heart although not doing, he is doing; the unegoistic firm minded although worked, has not done a little.

नोद्दियं न च संतुष्टमकर्तृ स्पंद्वर्जितम्।

निराशं गतसंदेहं चित्तं धुक्तस्य राजते ॥ ३० ॥

अन्वयः - मुक्तस्य चित्तं राजते न उद्विशं न च संतुष्टं अकृतृं स्पंदवर्जितं निराशं गतसंदेहं॥

કેવળ પ્રકાશી ચિત્ત મુકતનું, ન પામે ઉદ્દેગ સંતાષ ( રાગ દ્રેષના અભાવ હાવાથા )

સંકલ્પવિકલ્પ હીનકર્તાભાવ, સંદેહને આશા ફાેક ૩૦

The mind of the liberated shineth neither grieveth nor delighteth, non-doer, freed from

resolves and alterations, devoid of hopes, dead to doubts. 30

निध्यति चेष्टितं वापि यिच्चतं न प्रवर्तते । निर्निषित्तिमिदं किंतु निध्ययिति विवेष्टते ॥ ३१ ॥ अन्वयः—यिच्चतं चेष्टितं वा अपि निध्यतिं न प्रवर्तते किंतु इदं निर्निमित्तं निध्ययिति विचेष्टते ॥

નિષ્ક્રિય ભાવે સ્થિત નહિ, ચેષ્ટા કરવા ન પ્રવત્ત ગાની ચિત્ત અસ્સ કલ્પી સ્વરૂપે, વિવિધ ચેષ્ટે નિશ્વલ ૩૧

He whose mind is unengaged in the actionless condition or even in motion, much more this freed from efficient cause, remaineth actionless in the Self and acteth. 31

तन्वं यथार्थमाकण्य घंदः प्राम्नोति मृहतास्।
अथवायाति संकोचममृहः कोऽपि मृहवस् ॥ ३२॥
अन्वयः—मंदः यथार्थ तन्वं आकण्यं मृहतां प्राम्नोति अथवा संकोचं आयाति कः अपि अमृहः मृहवत् ॥ यथार्थतत्वसुणी अज्ञानी, से अविवेध संधाय अंतरज्ञानी णहार मृह सम, धर्वव्यपरायण् धेष ३२

Having heard the essential nature rightly, a fool attaineth foolishness or attaineth to the contraction of meditation; hardly a one undeluded, acteth outermostly like the deluded. 32

एकाश्रता निरोधो वा सूढेरभ्यस्यते सृज्ञस् । धीरा: कृत्यं न एक्पंति सुप्तवत्स्वपदे स्थिताः ॥ ३३॥ अन्वयः—एकाश्रतां वा निरोधः सूढेः भृशं अभ्यस्यते सुप्त-वत् स्वपदे स्थिताः श्रीराः कृत्यं न पश्यंति ॥ अज्ञानी अत्यंत अस्थासे. श्रीकाश्रिक्त विक्षय

દેહાત્મ ખુર્લિહીન ધીર સ્વરૂપે, સ્થિત ન દેખે કૃત્ય 33

Onepointedness of mind or restraint is practised by a blockhead intensely, a firm-minded being settled in the self like a one in a profound repose, doth not see an action. 33

अपयत्तात्मयत्नाद्वा मूढो नाझोति निर्वृतिम् । तत्त्वनिश्रयमात्रेण प्राज्ञो भवति निर्वृतः ॥ ३४ ॥

अन्वय: सृढ: अप्रयत्नात् प्रयत्नात् वा निवृत्ति न आप्नोति प्राज्ञः तस्वनिश्चयमात्रेण निवृतः भवति ॥

પ્રયત્નાપ્રયત્ને અજ્ઞાની, પામે ન પરમે સુખ તત્ત્વમાત્રનિશ્ચિયે જ્ઞાની, કૃતાર્થ ટાળી દુઃખ ૩૪

A blockhead doth not attain to the abstraction from the world effortfully or effortlessly; a wis man is abstracted from the world only by the resolve of the essential nature. 34

शुद्धं शुद्धं पियं पूर्णं निः पपंचं निरापयम् । अत्मानं तं न जानंति तत्राभ्यासपरा जनाः ॥ ३५॥ अन्वयः—तत्र अभ्यासपराः जनाः आत्मानं तं न जानंति शुद्ध बुद्धं प्रियं पूर्णे निःप्रपंचं निरामयं ॥

અભ્યાસપરાયણ ન જાણે, જગ આત્મા ચેતનરૂપ

પ્રિય પૂર્ણ દુ:ખ સંઅંધહીન, નિષ્પ્રપંચ શુદ્ધ અનુપ ૩૫ In that, men overcoming study do not recognise the Self; purified, pleasing, complete, freed from delusion, undefective. 35

नामोति कर्मणा मोक्षं विम्होऽभ्यासरुपिणा। धन्यो विज्ञानमात्रेण मुक्तस्तिष्टत्यविक्रियः॥ ३६॥

अन्वयः—विमूढः अभ्यासरुषिणा कर्मणा मोक्षं न आ-मोति धन्यः विज्ञानमात्रेण अविक्रियः मुक्तः तिष्ठति॥ अल्यासर्भक्षे अज्ञानी, न भाभे भाक्ष ४वियत लाशी अविद्याक्षास्मिक्षीन, विज्ञाने मुक्त स्थित(लाञ्यवान) ३६

A blockhead doth not attain to absolution by the whole practicable action of yoga (अति supports "न कर्मणा न प्रजचा न धनेन"); a fortunate man is settled unchangeable, liberated only by the knowledge of supreme spirit from experience.

मूढो नामोति तद्ब्रह्म एतो भिन्ति भिन्छिति। अनिन्छक्षपि धीरों हि परब्रह्मस्वपरुपभाक्।। ३७ ।। अन्वयः—मूढः यतः तत् ब्रह्म भवितुं इच्छिति न आप्नोति हि धीरः अनिन्छन् अपि परब्रह्मस्वरुपभाक्॥ પાતે પ્રદ્મ થવા ઇચ્છે **સૂહ**, નિશ્ચે ન પામે પ્રદ્મ (અજ્ઞાની) જ્ઞાની ઇચ્છે નહિ પણ પામે, સ્વસ્વરૂપે પરપ્રદ્મ ૩૭

A blockhead himself longeth to be the eternal (by restraint of mind etc.,) and so doth not attain to it for certain, a firm-minded although un-wished for, attaineth himself to the supreme Self. 37

निराधारा यहव्यया मृदाः संसारपोपकाः।

एतस्यानधमूलस्य मूलच्छेदः कृतो बुधैः ॥ ३८ ॥

अन्वयः — मूढाः निरोधाराः ग्रह्व्यत्राः संसारपोषकाः बुधैः अनर्थमूलस्य एतस्य मुलच्छेदः कृतः॥

અકારણ મૂઢ **દુરાયહવ્યય**, રહે સંસાર પાષણે ( માેક્ષેચ્છાથી કેવળ ચિત્ત નિરાધ કરે )

અનથ મૂળ સંસારનું મૂળ, છેદયું એ જ્ઞાન ભૂષણે ૩૮

A blockhead sticking to foolish obstinacy unreasonably is a world-supporter; nonsen, sical roots of the world are cloven asunder by the wise. 38

न शांतिं लभते मूढो यतः शिमतुमिच्छति। धीरस्तन्वं विनिश्चित्य सर्वदा शांतमानसः॥ ३९॥

अन्वय: — मुढः यतः शिततुं इच्छिति न शांतिं छभते घीरः तन्त्रं विनिश्चित्य सर्वदा शांतमानसः॥ અજ્ઞાની જાતે શાંતિ ઇચ્છે, તેથી હીનશાંતિ સદા તત્ત્ર નિશ્ચયે જ્ઞાની, શાંત મન હીનબ્રાંતિ ૩૯

A blockhead longeth to be appeased in that and yet acquireth no peace; a firm-minded man is tranquill-minded by the resolve of the essential nature. 39

कात्मनो द्र्शनं तस्य यदृष्टमवलंबते ।

धीरास्तं तं न पश्यंति पश्यंत्यात्मानमन्ययस् ॥ ४०॥

अन्वयः—यदृष्टं अवलंबते तस्य आत्मनः द्शेनं क। घीराः तं तं न पश्यंति। अन्ययं आत्मानं पश्यति॥

'દ્વસ્ય' વિષય માને તેને ક્યાં, આત્માનાં દર્શન ? ( જીવે તેને જોવાના વિષય માને )

ज्ञानी न हें भे अधिकारिहणाहि, क्षेरे अविनाशी आत्महशीन

He who depended upon beholding the Self as an object, where is a view of the Self for him? A firm-minded doth not behold that that (light and darkness); he casteth his glance upon the industractible Self. 40

क निरोधो विष्टुहरूय यो निर्वधं करोति वै। स्वारामस्येव धीरस्य सर्वदाऽसावकृत्रिमः ॥ ४१॥ अन्वयः—यः निर्वधं वै करोति विमुहस्य कं निरोधः। स्वा-रामस्य एव धीरस्य सर्वदा असौ अकृत्रिमः॥ ત્તિઅનિરાધે મૂઢ દુરાગ્રહી, તેને ક્યાં ચિત્ત નિરાધ ? આત્મારામ ચિત્તનિરાધે, સ્વાભાવિક નહિ શાધ ૪૧

He who carrieth out obstinacy, how can that foolish have restraint? Firm-minded rested in the Self is spontaneous. 41

भावस्य भावकः कथिक किचिद्धावको उपरः।

**उभयाभावक:** कश्चिदेवसेव निराक्चल: ॥ ४२ ॥

अन्वयः—कश्चित् सावस्य भावकः। अपरः किचित् न भावकः। कश्चित् उभयाभावकः एवं एव किराकुलः॥ नैयाथिकाहि प्रपंथसत्ता भाने, न भाने धंधे शून्थवाही

ચુક્ત ભાવાભાવ ત્યાગી, રહે એમ સ્વસ્થ ચિચ્છકિત ૪૨

(આત્માનુભવયુક્ત; આ ધ્લેષ્ક ખરાખર સમજાવવા દીકાકારે પાતે આ ખાસ કવિના કરી છે.)

(1) Logicions and others of the same nature are believers of Existence considering that the world is the expansion of the primary germ and scene of many fold action; (2) atheists are believers of atheism-the doctrine of the non-existence of anything; (3) persons harmonised with the Self-experience are non-believers of the two aforesaid existence and non-existence and are therefore, settled exactly so unconfounded (some additions are made for better explanation by

the commentator.)

Commentary:—Uncontent with this, let us explain further about (1) theists (2) atheists and (3) deists along with their theism, atheism and deism. (1) Theism is the belief or acknowledgement of the existence of a God, as opposed to atheism; those that believe in theism are called theists. (2) Atheism is the disbelief in the existence of God with the doctrine that there is no God; those that hold the doctrine of atheism are called atheists. (3) Deism is the doctrine or creed of deists; those that acknowledge existence of a God but deny revealed religion are deists; they are also called free-thinkers basing their belief on the light of nature and reason. But ours is a different course altogether from all of them and it has the best support from Shree Krishnji Himself if the commentator's course and belief is approved of with his special translation of Shree Krishna's shloka and opinion in भगवद्गीताः

३९ शनैः शनैरुपरमेद्बुद्धया धृतिगृहीतया आत्मसंस्थं मनः कृत्वा न किंचिदपि चिंतयेत्॥ भगवद्गीता अध्याय ६ श्लोक २५ अन्वयः—धृतिगृहीतया बुद्धया रानै रानैः उपरमेत्। मनः आत्मसंस्थं कृत्वा किंचित् अपि न चिंतयेत्॥

Translation:—By means of intelligence, controlled by steadiness, let him gain tranquillity little by little; having made the mind abide in the Self let him not ponder over anything. (Ambalal's Gita's unprinted translation).

शुद्धमद्दयमात्मानं भावयंति कुबुद्धयः।

न तु जानंति संमोहाद्यावज्जीवमिर्ववृताः ॥ ४३ ॥

अन्वयः—कुबुद्धयः शुद्धं अद्वयं आत्मानं भावयंति । न तु जानंति । संमोहात् यावज्जीवं अनिर्वृताः ॥

શુદ્ધઅદ્વૈતાત્મા 'ચિંતવે', માહે કુંખુદ્ધિવાન (ચિંતન કરે) તેથી ન જાણે જીવનપર્યં ત, રહે પરમ અસંતાષવાન ૪૩

The dull-witted ponder over the purified monistic Self but do not know it distressed by delusion as long as life endures. 43

धुमुक्षोर्बुद्धिरालंबमंतरेण न विद्यते।

निरालंबैव निष्कामा बुद्धिमुक्तस्य सर्वदा ॥ ४४ ॥

अन्वयः—मुमुक्षोः बुद्धिः आलंबं अंतरेण न विद्यते। मुक्तस्य निष्कामा बुद्धिः सर्वदा निरालंबा एव॥

આશ્રયસ્થિત માેક્ષેચ્છક બુદ્ધિ, સધર્મ વસ્તુર્પ બુદ્ધિ મુકતની સદા નિરાધાર, વળી નિષ્કામ અનુપ ૪૪ The intellect of the desirous for final beautitude doth not exist bereft of support, the disinterested intellegince of the liberated is exactly independent at all times. 44

विषयद्वीपिनो विक्ष्य चिकताः शरणार्थिनः । विशंति शटिति क्रोडं निरोधैकामसिद्धये ॥ ४५॥

अन्वयः—विषयद्वीदिनः वीक्ष्य चिकताः शरणार्थिनः निरो-धेकाव्यसिद्धये इटिति कोडं विशंति॥

ભય પામી વિષયવ્યાઘ્રયી, આત્મરક્ષાર્થ નિરાધ કરે પ્રવેશ ગુહા મધ્યે, એકાગ્રસિદ્ધિની શોધ ૪૫

Startled at the very sight of a tiger of sensuality, they, for protection, quickly enter into a cave (क्रोड also, means a hollow of a tree) for the accomplishment of restraint and onepointedness. 45

निर्वासनं हिर्दे हर्ष्ट्वा तूर्णी विषयदंतिनः। पलायंते न शक्तास्ते सेवंते कृतचाटनः॥ ४६॥

अन्वयः--निर्वासनं हरिं हन्द्वा विषयदंतिनः न शक्ताः तृष्णीं पलायंते कृतचारवः ते सेवंते॥

નિર્વાસનાર્પ સિંહ ભાળી, વિષય હસ્તિ સહળ્હીક નિર્બાળ મુગાે નાસે જેમ તેમ, એવ નિર્વાસનિક ૪૬ Seeing the lion of disinclination, the clephant of sensuality unable to resist, fled away, the disinclination is prayed with sweet words. 46

न मुक्तिकारिकां धत्ते निःशंको मुक्तमानसः । पभ्यन्भृष्यन रपृशन्जिन्नम्भशक्ते यथासुखस् ॥ ४७॥

अन्वयः—निःशंकः युक्तमानसः मुक्तिकारिकां न धत्ते परयन् शृण्वन् स्पृशन् जिन्नन् अशन् वयासुखं आस्ते ॥

ન ધારે નિ:શંક નિશ્ચલ જ્ઞાની, આગ્રહથી યાગાદિ જેમ

જોતાં સુંઘતાં સ્પર**િ**તાં સુણતાં, રહે થાય સુખ તેમ ૪૭

The doubtless, stable—minded does not practise yoga action. He remaineth delightfully seeing, hearing, touching, smelling, eating. 47

वस्तुश्राषणमात्रेण शुद्धबुद्धिर्निराक्कः।

नैवाचारमनाचारमोदास्यं वा प्रपश्यति ॥ ४८ ॥

अन्वयः—वस्तुश्रषणमात्रेण शुद्धदुद्धिः निराक्षुतः आचारं अनाचारं औदास्यं वा न एव प्रपद्यति॥

વસ્તુશ્રવણુમાત્રે શુદ્ધખુદ્ધિ, સ્વરૂપસ્થિત તત્કાળ

ઉદાસીનતા ભુવે ન કંઇ, વળી આચારાનાચાર ૪૮

Only on hearing the thing, a person with purified intelligence, unconfounded, doth not consider religious customs, violation of religious customs and unattachment to actions. 48.

यदा यत्कर्तुमायाति तदा तत्कुरुते ऋजः । शुमं वाष्यशुमं वापि तस्य चेष्टा हि बालवत् ॥ ४९ ॥ अन्वयः—यदा यत् शुमं वा अशुमं अपि कर्तु आयाति तदा तत् कुरुते ऋजः हि तस्य चेष्टा वा अपि बालवत् ॥ शुक्षाशुक्ष ४मे आवे नसीके, ४२ आश्रुद्धीन भाणक्रसम येष्टा ज्ञानीनी, न रागद्वेषाधीन ४८

If any thing fair or foul is fated to be done, is carried out by him unobstinately, his action is like a child. 49

स्वातंत्रयात्सुखमामोति स्वातंत्रयाह्यभते परस् । स्वातंत्रयान्त्रिवृतिं गच्छेत्स्वातंत्रयात्परमं पदस् ॥ ५०॥ अन्वय:—स्वातंत्र्यात् सुखं आमोति स्वातंत्र्यात् परं छभते स्वातंत्र्यात् निवृतिं गच्छेत् स्वातंत्र्यात् परमं पदस् ॥

સ્વાત ત્રાથી સુખ મળે, સ્વાત ત્રાથી જ્ઞાન સ્વાત ત્રાથી નિર્વૃત ખને, સ્વાત ત્રે પદ પાવન પવ

Comfort is derived from independence, wisdom is obtained by independence, abstraction from the world is possessed by independence, holy path of the final beautitude is concluded by independence. 50

अकर्तृत्वमभोक्तत्वं स्वात्मनो मन्यते यदा ।

तदा क्षीणा भवंत्येव समस्ताधिक्तह्त्यः ॥ ५१ ॥

अन्वयः यदा स्वात्मनः अकर्तृत्वं अभोकृत्वं मन्यते तदा समस्ताः चित्तवृत्तयः क्षीणा भवंति एव ॥ अकर्ता भाने स्वन्यात्माने, अस्ति।कता हीनगर्व (अस्ति।पी) तेवा पुरुषनी न्धिति ४हुं, भनवृत्ति क्षीणु सर्व पर

When a man regardeth the Self as non-doer and non-enjoyer, disposition of the mind is withered in its fulness. 51

उच्छृंखलाप्यकृतिका स्थितिधीरस्य राजते।
न त सस्पृहचित्तस्य गांतिमूहस्य कृत्रिमा।। ५२।।
अन्त्रय:--धीरस्य अकृतिका उच्छृंखला अपि स्थितिः
राजते। सस्पृहचित्तस्य मूहस्य तु कृत्रिमा शांतिः न ॥
शान्तिहीन स्वलाविष्ठ स्थिति, निःस्पृह्हनी शालावान
सह्धन्छा चित्तशांति भूढ, कृतिस अशालावान (अनावरी)पर

The unrestrained spontaneous condition of a firm minded shineth; but a block head's artificial peace of mind attacked with desire, doth not shine. 52

विलसंति पहाभौगैर्विशंति गिरिगव्हरान्।

निरस्तकल्पनाधीरा अवद्धा मुक्तबुद्धय:॥५३॥

अन्वयः—निरस्तकल्पनाः घीराः महाभोगैः विलसंति गिरिगव्हरान् विशंति अबद्धाः मुक्तबुद्धयः॥ આશકિતહીન મુકત ખુદ્ધિ ધીર, કલ્પના હીન નરેશ કરે મહાલાગ ક્રીડા કદી એ, કદી ગિરિ વન પ્રવેશ. પર

The firm-minded persons with intelligence liberated, free from attachment, imagination fruitless, enjoy great enjoyments and enter into the mountainous forest. 53

श्रोत्रियं देवतां तीर्थमंगनां सूपत्ति प्रिचस्।

हर्ष्ट्वा संपूज्य धीरस्य न कापि हिंद वासना ॥ ५४ ॥ अन्वयः—धीरस्य श्रोत्रियं देवतां तीर्थ संपूज्य अंगनां भूपित प्रियं हर्ष्ट्वा हिंद का अपि वासना न।

ज्ञानी हेव पंडित तीथे, धर्माथ वासनानाश

જુવે સ્ત્રી પુત્રાદિક નૃપ, પણ કામવાસના**લાસ** (નાશ) પ૪

A firm-minded hath no inclination of veneration in the heart on finding a learned, a god, a place of pilgrimage, nor hath he desirability on secing a wife, a king, dear sons etc; 54

Note:—The commentator has added certain words for proper explanation. त्रियम् when used as an indeclinable, it is in the sense of "in an agreeable way" The same is of झुझम् with यथा where it means "delightfully" and so on. Here the commentator takes त्रियम् in the sense of त्रियमुझम् etc; 54

भृत्ये: पुत्रे: कलत्रेश्च दोहित्रश्चापि गोत्रजे: ।
विहस्य धिकृतो योगी न याति विकृति मनाक् ॥ ५५॥
अन्वयः—भृत्येः पुत्रेः कलत्रे: च दोहित्रेः च अपि गोत्रजे: ।
विहस्य धिकृतः योगी सनाक् विकृति न याति ॥
श्री पुत्र पुत्रिना पुत्रेा, गेत्रपुत्र ने। ६२
६से धिक्षारे ये। गीने पण्, सगार निह असर पप

A yogi is not reduced to any change of mind although rediculed and despised by servants, sons, wives, daughter's sons and sons of his family. 55

संतुष्टोऽपि न संतुष्ट: खिन्नोऽपि न च खिन्नते । पद ।।
तस्याथर्यद्शां तां तां ताह्या एव जानते ॥ पद ॥
अन्वयः—संतुष्टः अपि संतुष्टः न । च खिन्नः अपि न खिन्नते तां तां आश्चर्यद्शां तस्य ताह्याः एव जानते ॥
संतीष छतां संतीषी नंडि, पामेक्ष भेहे निर्ड भेह
आश्चर्यद्शा ज्ञानीनि, लाखे ज्ञानी अशेष पद
Unsatisfied with satisfaction, not grieveth although depressed, such and such extraordinary condition of the wise is known by the wise. 56

कर्तव्यतैव संसारो न तां पश्यंति सूरयः। शून्याकारा निराकारा निर्विकारा निरामयाः ॥ ५७॥ अन्वयः—कर्तव्यता एव संसारः सूरयः तां न पश्यंति शून्याकाराः निराकाराः निर्विकाराः निरामयाः ॥ ४ति व्यता संसार लाणे, लाणे ज्ञानी स्मे सार स्माप्तराहार, निराक्षय निर्विधार (सुण दुः भरिषत)

Duty is exactly the world, the learned persons never look at that; the Self has a shape in emptiness, shapeless, changeless, infallible (healthy). 57

अकुर्वन्निप संक्षोभाव्ययः सर्वत्र सृहधीः । कुर्वन्निप तु कृत्यानि कुशलो हि निराकुलः ॥ ५८॥ अन्वयः—अकुर्वन् अपि मूहधीः सर्वत्र संक्षोभात् व्ययः। कृत्यानि कुर्वन् अपि तु कुशलः हि निराकुलः

અકીય પણ સંકલ્પ કરે, એકાંગ્રતાહીન અજ્ઞાની કાર્ય કરે પણ અચળૈચ્છાહીન, નિશ્ચિંત છે જ્ઞાની પ૮

A block head although not doing is devoid of onepointedness due to alterations at all places; well-versed hath a stability of mind although performing actions. 58

सुखगस्ते सुखं शेते सुखगयाति याति च ।
सुखं वक्ति सुखं सुंक्ते व्यवहारेऽपि शांतधी : ।। ५९ ॥
अन्वयः—व्यवहारे अपि शांतधीः । सुखं आस्ते । सुखं
आयाति च याति । सुखं वक्ति सुखं भुक्ते ॥
शांतभुद्धि व्यवद्धारसद्ध, शेसे आत्मसुण केम

सुवे आवे जाय भारते, भाय आत्मसुभ तेम पर

A peaceful intellectual man sitteth delightfully, cometh and goeth delightfully, speaketh delightfully, enjoyeth delightfully even with worldly affairs. 59

स्वभावाद्यस्य नैवार्तिलोकवव्यवहारिण:।

मदाहद इदाक्षोभ्यो गतक्केशः सुशोभते ॥ ६० ॥

अन्वयः—व्यवहारिणः यस्य लोकवत् आर्तिः न एवः। स्वभावात् गतक्केशः महाहृदः इव अक्षोभ्यः सुशोभते॥

આત્મનાની વ્યવહારે, પીડાય નહિ જેમલાક

ક્લેશરહિત જ્ઞાની ખહુ શાલે, જેમ ખાડીમાં જળ જોગ ६०

He who hath no mental agony, in worldly affairs like the people, naturally dead to distress, loosed from agitation, shineth like a great place of water. 60

निष्टित्तरिष मूहस्य प्रवृतिरूपजायते ।
प्रवृत्तिरिष धीरस्य निष्टतिष्ठभागिनी ॥ ६१ ॥
प्रवृत्तिरुप भूढिन वृत्ति, प्रवृत्त ज्ञानि निवृत्त
प्रारण्धप्रतियमान प्रवृत्ति, हे सुष्ठितरूप कृण ६१

Inactivity of a block head affordeth livelihood to activity; even activity of a firm-minded is lucky of the fruit of inactivity. 61

परिग्रहेखु बैराग्यं प्रायो सूहस्य दृश्यते ।

देहे विगलिताशस्य क रागः क विरागताः ॥ ६२ ॥

अन्वय:—सृहस्य परिश्रहेषु प्रायः वैराग्यं दृश्यते । देहे विगलिताशस्य करागः क विरागता ॥

ધન ગૃહાદિમાં મૂઢ દેખે, દેહાભિમાન વિરાગ દેહગળિતાશા જ્ઞાનીને, ક્યાં વિરાગ ને રાગ? ૬૨

A block head generally decideth dispassion in belongings-property wife etc; where is passion to him whose hopes are melted within the body? Where is dispassion? 62

भावनाभावनासक्ता दृष्टिमूहस्य सर्वद्। । भाव्यभावनया सा तु स्वस्थस्यादृष्टिरुपिणी ॥६३॥ अन्वयः—मूहस्य दृष्टिः सर्वद्यः भावनाभावनासका ।

अन्वयः स्वस्य हाष्टः सवदा भावनाभावनासका। स्वस्थस्य तु सा भावपभावनया अदृष्टिरुपिणी॥ लावनासावने भूढ द्रष्टि, सहा रेडे छे सक्त हश्यस्थिति आत्मिनिष्ट द्रष्टि, ६१थ हर्शन सुक्रत (यिता युक्त)

A block head's notion is always attached to the promotion of his own interests and disinterests but that (notion) of a one absorbed into the Self is freed from the regard of vision. 63

सर्वारंभेषु निष्कामो यश्चरेद्वालवन्मुनि:। न लेपस्तस्य ग्रुद्धस्य क्रियमाणेऽपि कर्मणि॥ ६४॥ अन्वयः—यः वालवत् निष्कामः मुनिः सर्वारंभेषु चरत् तस्य शुद्धस्य कर्मणि क्रियमाणे अपि न लेपः ॥

અ:ળસમ સર્વારં લે, સુનિ વતે નિષ્કામ

અલેપ છે તે જ્ઞાની કમે<sup>°</sup>, વળી શુદ્ધ આત્મારામ ૬૪

A sage who acteth with freedom from desires in all undertakings like a child, that purified hath no ungent (is not affected.) 64

स एव धन्य आत्मज्ञः सर्वमावेषु यः सनः। एक्यन्मृण्वन्स्पृज्ञन् जिद्यस्थानिस्तर्पमानसः॥ ६५॥

अन्वयः—सः एव आत्मज्ञः घन्यः यः सर्वभावेषु समः। निस्तिषमानसः। पद्यन् ऋण्वत् स्पृदःन् जिद्यन् अञ्चन् ॥ सै। पदार्थे आत्मदशीं, ते आत्मज्ञानीने धन्य

જુવે સ્પરો<sup>\*</sup> ઉંઘે સુણે, તૃષ્ણાહીન તેનું મન. ફ

That knower of the Self is blessed who hath the likeness of the Self in all beings with banishment of thirst of mind (while) seeing, hearing, touching, smelling, eating. 65

क संसार: क चामास: क साध्यं क च साधनं । आकाशस्येच धीरस्य निर्विकल्पस्य सर्वदा ॥ ६६ ॥ अन्वयः—आकाशस्य इच सर्वदा निर्विकल्पस्य धीरस्य संसारः क आभासः क च साध्यं क च साधनं क ॥ आश्रासमाविक्ष्यंने, ४थां संसार हे३ं क्षान ? સવગોદિ સાધ્ય કયાં જ્ઞાનીને, કયાં જ્ઞાનાદિ સાધન? ६६ Where is worldly pursuit to a firm-minded always separated from alteration like the sky? Where is purpose? where is the object to be accomplished? Where is the accomplishment? 66

> स जग्रत्यर्थसंन्यासी पूर्णस्वरसविग्रहः। अकृत्रिमोऽनवच्छिन्ने समाधिर्यस्य वर्तते॥ ६७॥

अन्वयः—सः अर्थसन्यासी पूर्णस्वरसविश्रहः जयति यस्य अकृतिमः अनवचिछन्ने समाधिः वर्तते ॥

દ્રષ્ટાદ્રષ્ટક્ષળ ત્યાગી, પૂર્ણ સ્વભાવે સ્વરૂપ

સ્વભાવિક સમાધિ સ્વંરૂપે, લે ઉત્કર્ષ અનુપ ૬૭

He is a renouncer of interest who acquireth the complete kingdom into the Self by conquest; he subsisteth meditation in the complete Self spontaneously. 67

बहुनात्रा किम्रुक्तेन ज्ञाततत्त्वो महाशय:। भोगमोक्षनिराकांक्षी सदा सर्वत्र नीरस:॥ ६८॥

अभ्वयः -- अत्र बहुना उक्तेन किं ज्ञाततस्वः महारायः । भोगमोक्षनिराकांक्षी सदा सर्दत्र नीरसः ॥

પ્રયોજન શું જાણી કહી, ગહુ જ્ઞાનીનાં લક્ષણ તત્ત્વ જાણી ભાગમાણે, જ્ઞાની રાગઇચ્છાહીન ૬૮ Why should there be here a frequentation of speech in the ascertaind essence? A learned man is undesirous for enjoyment and absolution always everywhere dispassioned. 68

महादादि जगद्वैतं नाममात्रविजृंभितस् । विद्याय शुद्धबोधस्य किं कृत्यमविशिष्यते ॥ ६९ ॥

अन्वयः--महादादि जगत् हैतं नाममात्रविकृंभितं विहाय शुद्धबोधस्य किं सत्यं अवशिष्यते ।

મહતત્ત્રાદિ જગદૂપ દ્વેત, ભિન્ન નામે ન લેશ કલ્પનાત્યાગી શુદ્ધભાધરૂપે, શું કર્ત વ્ય અવશેષ ? ૬૯

The world is a primary element, duality appeareth only by name as differentiated; berefet of that, what action is left behind by the purified wisdom? 69

भ्रमभूतिमदं सर्व किचिन्नास्तीति निश्रयी।
अलक्ष्यस्फुरणः शुद्धः स्वभावेनेव शास्यति॥ ७०॥
अन्वयः—इदं सर्व भ्रमभूतं किचित् न अस्ति इति
निश्चयी अलक्ष्यस्फुरणः शुद्धः स्वभावेन एव शास्यति॥
अधिष्ठान साक्षात्वारे ''इंधन'', अधि भ्रम निश्चय
शुद्धस्वलाव शान्ति पामे, अिक्षुक्ष अनी अलक्ष्य ७०

This is all delusive, there is not a little, such a determinator, glittering free from fraud, purified, is exactly tranquillized by nature. 70

शुद्धस्फुरणरूपस्य दृश्यभावमपश्यतः ।

क विधि: कच वैराग्यं क त्यागः क शमोपिवा ॥७१॥ अन्वयः —शुद्धस्फुरणहपस्य दृश्यभावं अपश्यतः विधिः कच वैराग्यं क त्यागः क वा शमः अपि क ॥

શુદ્ધભાવ દશ્યભાવ ને દેખે, જ્ઞાની સદા અગમ્ય

કયાં વિધિ ત્યાગ વૈરાગ્ય એને, કયાં કરવા યાગ્ય શમ ૭૧? Where is religious injunction to the whole purified glittering who seeth not visible

existence? And where is dispassion? Where is relinquishment? Or where is restraint of senses? 71

स्फूरतोऽनंत रुपेण प्रकृति च न पश्यतः।

क बंध: क च वा मोक्ष: क हर्ष: क विसादता ॥ ७२ ॥ अन्ययः — अनंतरुपेण स्फुर्त: प्रकृतिं च न पश्यतः बंधः

क व मोक्षः क वा हर्षः क विषादता क ॥

પ્રકાશમાન અનંત રૂપે, સકાર્ય માયા અદ્રશ્ય

કયાં ળ ધને કયાં સાક્ષ એને, ખેદ ને કયાં હર્ષ? ૭૨

Where is a bondage to he who is glittering by multiform and doth not see the illusive matter? And where is liberation? Or where is joy? Where is depression? 72

बुद्धिपर्यतसंसारे मायामात्रं विक्तते।

निर्ममो निरहंकारो निष्काम: शोभते बुधः॥ ७३॥ अन्वयः - बुद्धिपर्यतसंसारे सायामात्रं विवर्तते बुधः निरहंकारः निर्ममः निष्कामः शोभते ।

સંસારનાશ આત્મન્નાને, માયા કલ્પિત જગદાક.ર નિષ્કામ ન્નાની અહુશાલે, હીનઅહંકારમમકાર ૭૩

The whole of illusive power subsisteth in the world terminated in the self-wisdom; a wise man shineth unegoistic, selfless, desireless.

अक्षयं गतसंतापमात्मानं पश्यतो सुने:।

क विद्या च के वा विश्वं के देहोऽहंममेति वा ॥ ७४ ॥

अन्वयः अक्षयं गतसंतापं आत्मानं पर्यतः मुनेः विद्या क च विश्वं क वा देहः क अहं मम इति वा ॥

હીનસંતાપ અવિનાશિ આત્મા, જુવે મુનિ લે લાવ કયાં શાસ્ત્ર વિશ્વને દેહ, એને ક્યાં રમહંમમભાવ? (સાર્ંતાર્ં) ૭૪

Where is scriptural learning to a sage seeing the Self indestructible, dead to distress? And where is the worldly pursuit? Or where is the body? Or thus individuality and self-interest?74

निरोधादीनि कर्माणि जहाति जहधीयदि । मनोरथान्प्रलापांश्च कर्तुमाझोत्यतत्क्षणात् ॥ ७५॥ अन्वयः--यदि जडधीः नीरोधादीनि कर्माणि जहाति अतत्क्षणात् मनोरथान् प्रलापान् कर्तुं च आप्नोति ॥ ચિત્તનિરાધાદિ કર્મ ત્યાગે, અજ્ઞાની જે ક્ષણ મનારથ આરંભે તેથી, વળી પ્રવૃત્ત પ્રક્ષાપન ૭૫

When an ignorant man abandoneth restraint and other actions of the same nature, from that very moment, he becometh a prey to the desired objects and prattling. 75

मंदः श्रुत्वापि तद्वस्तु न जहाति विमृहताम् । निर्विकल्पो बहियत्नादंतिविषयलालसः ॥ ७६ ॥

अन्वयः—मंदः तद् वस्तु श्रुत्वा अपि विमूदतां न जहाति यत्नात् वहिः निर्विकल्पः अंतर्विषयलालसः ।

ન ત્યાંગે મૃઢતા ત-ત્વ સુણી, અજ્ઞાની અંતર વેપારહીન ખહાર પ્રયત્ને, વિષયલાલસા અંતર ૭૬

Even having heard that thing (Self), a dull-witted doth not leave off foolishness, freed from alteration, with effort outermostly, he is ardently desirous for sensual pleasures innermostly. 76

ज्ञानाद्र लितकर्मा यो लोकदृष्ट्यापि कर्मकृत्। नामोत्यवसरं कर्तु वक्तुमैव न किंचन ॥ ७७ ॥ अन्वयः— यः ज्ञानात्, गलितकर्मा लोकदृष्ट्या कर्मकृत् अपि न किंचन कर्तु वक्तं एव अवसरं न आभोति ॥ गणितक्षभी हाने केनां, क्या ४०८ क्रमीनुसार

७७

ત-ત્વવિચારે કંઇ કરવા, ન બાલવા અવસર

He whose actions are melted within by wisdom doth not do a little although acting in the eyes of the people nor doth he obtain opportunity to speak. 77

क तमः क प्रकाशो वा हानं क च न किंचन । निर्विकारस्य धीरस्य निरांतकस्य सर्वदा ।। ७८ ।। अन्वयः—धीरस्य निर्विकारस्य सर्वदा निरांतकस्य तमः क वा प्रकाशः क च हानं क न किंचन ॥

નિવિ'કાર મૃત્યુદ્ધીન જ્ઞાની, કર્યા પ્રકાશ અંધકાર ?

એ જ્ઞાનીને ત્યાગ શેના ? નથી કંઇ તલભાર ૭૮

Where is darkness to a firm-minded always changeless and deathless (fearless)? Or where is light? And where is relinquishment? There is not a little. 78

क धेर्प क विशेकित्वं क निरातंकतापि वा ।
अनिर्वाच्यस्वभावस्य निःस्वभावस्य योगिनः ॥ ७९ ॥
अन्वयः—अनिर्वाच्यस्वभावस्य निःस्वभावस्य योगिनः
धेर्य क विवेकित्वं क वा निरातंकता अपि क ॥
अनिर्वाच्य स्वभाव वणी, स्वभावद्धीन ये। ॥
धेर्य विवेध निरमयता ध्यां ? से आत्मस्थित लेगी ७६
Where is patience to a yogi of undescriptive

characteristic also uncharacteristic? Where is the power of distinguishing reality from illusion or even deathlessness (because the Self is perpetual.) 79

न स्वर्गो नैय नरको जीवन्मुक्तिन चैव हि।
बहुनात्रा किमुक्तेन योगदृष्ट्या न किंचन ।। ८० ।।
अन्वयः—स्वर्गः न नरकः न एव च जीवन्सुक्तिः न एव
हि अत्र बहुना उक्तेन किं योगदृष्ट्या न किंचन ॥
ज्ञानीने न स्वर्ण नर्धः, न ळवन्सुडित निश्चित
अहु डहेवा अहीं शुं प्रयेश्यन ? ज्ञान द्रष्टे सा अनित्य ८०

There is neither heaven nor hell nor life liberation to the wise; what is the necessity of frequentation of speech on the point? There is not a little in the supernatural vision? (because he forgets himself totally). 80

नैव प्रार्थयते लाभं नालासेनानुशोचित । धीरस्य शीतलं चित्तममृतेनैव पूरितम् ॥ ८१ ॥

अन्वय:--लाभं न एव प्रार्थयते अलाभेन न अनुशोचिति धीरस्य चीत्तं अष्ट्रतेन एव पूरितं शीतलं ॥ अरेक परभानं हे तेथी, शीतण ज्ञानीनं यित्त

હીનશાક પ્રાથમન દત્યાં, સાતળ જ્ઞાનાનું ચત્ત હીનશાક પ્રાથમના સમજે, લાભાલાભ અનિત્ય ૮૧ He prayeth not for gain nor doth he bewail

42

for loss; the mind of a wise man is cold overspread with elixiar of imortality. 81

न शांतं स्तौति निष्कामो न दुष्टमपि निदति ! समदु:खसुखस्तृप्तः किंचित्कृत्यं न पश्यति ॥ ८२॥ अन्वय:--निष्कामः शांतं न स्तौति न अपि दुष्टं निद्ति तृप्तः समदुः बसुखः किंचित् कृत्यं न पश्यति ॥ ज्ञानी तृप्त न हेणे डं ध घृत्य, सुणहुः णे समान નિંદા કરે નહિ દુષ્ટની, ન શાંતનાં વખાણ

The undesirous praiseth not the appeared nor doth he even censure the wicked, satisfied, equally balanced in pleasure and pain, he doth not see a little action, 82

धीरो न द्वेष्टि संसारमात्मानं न दिदक्षति । हर्षामर्थविनिर्ध्वक्तो न मृतो न च जीवति ॥ ८३ ॥ अन्वयः—धीर: संलारं न द्वेष्टि आत्मानं न दिदस्ति हर्षामषेविनिर्मुक्तः सृतः नं च जीवति न ॥

સંસારના ન દ્વેષ જ્ઞાનીને, ન ઇચ્છે આત્મદર્શન ન મરેલા કે જીવતા એ, રાષહીન પ્રસન્ન 73

A firm--minded hateth not the pursuit nor doth he desire to behold the Self; liberated from joy and anger, he is neither alive nor dead. 83

निःस्नेहः पुत्रदारादौ निष्कामो विषयेषु च।

निश्चितः स्वक्षरीरेऽपि निराक्षः शोभते बुधः ॥ ८४॥

अन्वयः—निराशः बुधः शोभते पुत्रदारादौ निःस्नेहः च विषयेषु निष्काम स्वशरीरे अपि निश्चितः ॥

સ્ત્રીપુત્રાદિમાં સ્નેહહીન, વિષયઇચ્છાહીન

સ્વશરીરે નિશ્ચિંત જ્ઞાની, શાલે આશાવિહીન ૮૪

A wise man shineth, freed from hopes, unaffectionate in son, wife and other relatives of the same nature, undesirous in sensual pleasures, refrained from anxiety even for his own body. 84

तुष्टिः सर्वत्र धीरस्य यथापतितवर्तिनः ।

स्वच्छंदं चरते देशान्यत्रास्तमितशायिनः ॥८५॥

अन्वयः—धीरस्य यथापतितवर्तिनः सर्वत्र तुष्टिः चरते स्वच्छंदं देशान् यत्र अस्तमितशायिनः ॥

મળે તેમાં નિર્વાહ જેના, વિચરે ગમે તે દેશે જ્ઞાની સુવે સૂર્યાસ્ત જ્યાં, ઇચ્છાહીન આત્મતાષે ૮૫

A firm-minded hath satisfaction everywhere inwhatever attainment by chance; he wandereth towards contries self-willed, going to his bed whereever the sun setteth. 85

पततृहेतु वा देहो नास्य चिंता महात्मनः । स्वभावभूमिविश्रांतिविस्मृताशेषसंस्रतेः ।। ८६ ॥ अन्वयः—देहः पततु वा उद्तेतु अस्य महात्मनः चिंता स्वभावसूमिविश्रांतिविस्मृताशेषसंस्ते:॥

લલે મરે કે દેહ જવે, મહાત્મા ચિતાહીન સ્વરૂપભૂમિવિશ્રામે એ, વિસર્યો સંસાર યાગિન્ ૮૬

The body may fall or may live, that great-souled (महात्मा = magnanimous) hath no anxiety, he resteth reposed in the land of his own Self forgetting all the worldly pursuits. 86

अकिंचनः कामचारो निद्वंद्विङ्कन्नसंज्ञयः।

असक्तः सर्वभावेषु केवलो रमते वुधः ॥ ८७ ॥

अन्वयः—केवलः वुधः रमते अकिंचनः कामचार! निर्देहः छिन्नसम्बद्धः सर्वभावेषु असक्तः ।

સા પદાર્થે નાસકત જ્ઞાની, સ્વતંત્ર વિચરનાર દ્રંદ્રપરિચહસંશયહીન, હીનઇચ્છા નિવિધાર ૮૭

A wise man playeth isolated, destitute of selfishness, separated from the pairs of the opposites, doubts cloven asunder, unattached in all promotions of his own interest. 87

निर्ममः शोभते धीरः समलोष्टाश्मकांचनः।

सुभिन्नहृदययंथिर्विनधृतरजस्तमः ॥ ८८ ॥

अन्वयः--धीरः शोभते निर्ममः समुलोष्टाश्मकांचनः सुभिन्नहृद्यग्रंथि: विनिर्धृतरजस्तमः॥ હેકું પત્થર સાનું સર્ખું, શાલે હીનમમકાર રજોતમાંગુણ ધાયા એણે, તાની ભિન્નઅહ કાર ૮૮

A firm-minded shineth selfless, to whom a lump of earth, a stone and gold are the same, disunited with egoism, with motion and inertia washed off. 88

सर्वत्रानवधानस्य न किचिद्वांसना हदि।

मुक्तात्मनो वितृप्तस्य तुलना केन जायते ॥ ८९ ॥

अन्वयः—सर्वत्र अनवधानस्य न किचित् वासना हृदि मुक्तात्मनः वितृप्तस्य केन तुलना जायते ॥

સા વિષયે એકાગ્રતાહીન, હીનવાસના હૃદયેમુકત આત્મતૃપ્તની તુલના કાેની, સાથે ને કયાં યુકત ? ૮૯

Inadvertance everywhere, not a little inclination in the mind, soul liberated from the matter, satisfied, whom can his comparison be produced with? 89

जानक्षि न जानाति पश्यक्षिप न पश्यति ।

ब्रुवक्षिप न च ब्रूते कोऽन्यो निर्वासनादते ॥ ९० ॥

अन्वयः—निर्वासनात् ऋते अन्यः कः जानन् अपि न

जानाति पश्यन् अपि न पश्यति ब्रुवन् अपि न च ब्रूते ॥

थे। थे पण् थे। थे निर्दे, लाग्ने पण् अलाग्न

જુવે પણ જુવે નહિ, જ્ઞાનીથી બીજો કાેણ ? ૯૦

Which is other than a non-desirer who knoweth not although knowing, seeth not although seeing, speaketh not although speaking. 90

भिक्षुर्वा सूपतिर्वापि यो निष्कामः स शोभते ।
भावेषु गलिता यस्य शोभनाशोभना मितः ॥ ९१ ॥
अन्वयः—यस्य भावेषु शोभनाशोभना मितः गलिता
यः निष्कामः सः भूपतिः वा भिक्षुः वा अपि शोभते ॥
श्रेण्टाश्रेष्ट पहार्थे शानी, शुलाशुल लुद्धिगणित
लूपति हे लिक्षुह इषि क्रो, शोले हेन्छारिहतः हन

He whose intellect for auspicious and inauspicious things is melted within, he who is undesirous, shineth whether he may be a king or a beggar. 91

क स्वाच्छंद्यं क संकोचः क वा तत्त्व विनिश्चयः।
निर्व्याजार्जवभूतस्य चरितार्थस्य योगिनः॥ ९२॥

अन्वयः — योगिनः निर्व्याजार्जवभूतस्य चरितार्थस्य स्वा-च्छंदं क संकोचः क वा तत्त्वविनिश्चयः क ॥

નિષ્કકપટ સરળ ઘટિતાર્થ ચાગીને, કયાં સ્વેચ્છાથી વર્લન ? કયાં તત્ત્વ નિશ્ચય સંકાચ એને, પ્રવૃત્તિ આદિ સંચરણ ? ૯૨

An ascetic (yogi) whose biography is unpretentious, straight forward, where is self-will to him? Where is contraction? Or where is a determination for essential nature? 92

आत्मविश्रांतितृप्तेन निराशेन गतार्तिना । अंतर्यद्नुभूयेत तत्कथं कस्य कथ्यते ॥ ९३ ॥

अन्वयः आत्मविश्रांति तृप्तेन निराशेन गतार्तिना यत् अंतः अनुभूयेत तत् कथं कस्य कथ्यते ॥

આશાપીડાહીન જ્ઞાની, આત્મવિશ્રામે એમ,

આત્માનુભવિનું વર્ણન, કાેની સાથે કરવું કેમ ? ૯૩

Content with the self-repose, hopeless, dead to mantal agony, experienced in the heart, whom and how can be described with? 93

सुक्षोऽपि न सुबुप्तौ च स्वभेऽपि शयितो न च। जागरेऽपि न जागर्ति धीरस्तृप्तः पदे पदे ॥ ९४॥

अन्वयः—धीर: सुप्तः अपि सुषुप्तौ न च स्वप्न अपि शयितः न च जागरे अपि जागर्ति न तृप्तः ॥

સ્વપ્ને છતાં સુતેલા નહિ, જાગે પણ ન જાગત સુપ્ત છતાં **સુષ્રુપ્ત** નહિ, જ્ઞાની ક્ષ**ણે** ક્ષણે તૃપ્ત ૯૪

A firm minded hath no sound slumber although in profound repose, doth not sleep although in dream, is not awake even while awaking; he is satisfied at every step (moment.) 94

इः संचितोऽपि निश्चितः सेंद्रियोऽपि निरेंद्रियः ।
सुबुद्धिरपिनिर्बुद्धिः साहंकारोऽपिनहंकृतिः ॥ ९५ ॥
अन्वयः—इः संचितः अपि निश्चितः सेंद्रियः अपि

निरिंद्रियः सुबुद्धिः अपि निर्बुद्धिः साहंकारः अनहंकृतिः ॥ थितासढ निश्चित रानी, सढ्छंद्रि छद्रिहीन अढंअरे अढंअरिवनाना, सढ्युद्धि भुद्धिविढीन ६५

A wise man is careless even with care, without senses even with senses, unintelligent even with the best intelligence, unegoistic though possessed of egoism. 95

न सुखी न च वा दु:खी न विरक्तो न संगवान्।
न सुसुक्षन वा सुक्तो न किंचिन्न च किंचन ॥ ९६॥
अन्वय:—सुखी न वा च दुःखी न विरक्तः न संगवान्
न सुमुक्षः न वा मुक्तः न किंचित् न च किंचन न ॥
ज्ञानी सुभी दुःभी न रागी, विरागी निह ब्रहीं तहीं
भेक्षे २७५ हे सुहत नहीं, न हिंचित हे इंछ ६६
(The wise is)neither happy nor unhappy, neither dispassioned nor impassioned, neither desirous for liberation nor liberated, neither a little nor little.96

विक्षेपेऽपि न विक्षिप्तः समाधौ न समाधिष्ठान्।
जाडयेऽपि न जडो धन्यः पांडित्येऽि न पंडितः ॥९७॥
अन्वयः—धन्यः विक्षेपे अपि विक्षिप्तः न समाधौ समाधिमान् न जाडये अपि जडः न पांडित्ये अपि पंडितः न ॥
न समाधिवान समाधि छतां, न विक्षेपे विक्षेपवान
पंडित छतां न पंडित, ४८तामां न छेकान (४८ताछतां)६७

A :blessed sage hath no confusion although discarded, non-concentrated although in concentration, not senseless although irrational, not lettered (learned) although adorned with learning.97

मुक्ती यथास्थितिस्वस्थः कृतकर्तव्यनिवृतः।

समः सर्वत्र वैतृष्ण्यान्न स्परत्यकृतं कृतम् ॥ ९७॥ अन्वयः—मुक्तः यथास्थितिस्वस्थः कृतकर्तव्यिनेर्वृतः

सर्वत्र समः वैतृष्ण्यात् अकृतं कृतं न समरति ॥

ગમે તે સ્થિતિમાં અચળ સંતાષી, રહેલે કરેલે કૃત્ય મુકતમાં તૃષ્ણાભાવ તેથી, સ્મરે ન કૃત્યાકૃત્ય (કરેલ નહિ તે તથા કરેલાં કર્મી) ૯૮

The liberated is contended in whatever condition fair or foul, acomplished in actions executed and unexecuted, the same everywhere, he remembereth not the done and the undone. 98

न प्रीयते वन्द्यमानो निन्द्यमानो न कुप्यति । नैवोद्विजिप मरणे जीवने नाभिनदति ॥ ९९ ॥

अन्वयः—वन्यमानः न प्रियते निन्यमानः न कुप्यति मर्णे उद्विजति न एव जीवने अभिनद्ति न्॥

પ્રશાસાઓ પ્રસન્ન નહિ, નિંદાય પણ નહિ કાેપ જીવન છતાં સંતાેષ નહિ, સમીપ મૃત્યુએ અશાેક ૯૯ Unpleased with praise, unexcited with censure, he neither grieveth for (in juxtaposition of) death nor doth he rejoice with life. 99

न धावति जनाकीर्णे नारण्यम्प्रशांतधी:।

यथातथा यत्रतत्र सम एवावतिष्ठते ॥ १०० ॥

अन्वयः—उपशांतधीः जनाकीणे न धावति न अर्ण्यं यथातथा यत्रतत्र समः एव अवतिष्ठते ॥

શાંતણાદ્ધિ વન દાંહે નહિ, ન વસ્તિવાળે દેશ

સમાનસ્થિત જ્યાં ત્યાં જ્ઞાની, રહે જેમ તેમ નરેશ ૧૦૦

An intellectual man with quietude, neither runneth towards countries crowded with population nor towards the forest, in whatever place he remainth precisely with equanimity. 100

Commentary:—The real pleasure of a human birth lies only in rejoicing into the Self.

४१ यद्यत् परवशं दुःखं यद्यदात्मवशं सुखस् ।

एतद्विद्योत्समासेन लक्षणं सुखदुःखयोः ॥ ४२ आपदां कथितः पन्था इन्द्रियाणामसंयमः।

तक्कयः संपदां मार्गो येनेष्टं तेन गम्यतास् ॥ चाणक्य

Translation:-Non-restraint of the senses is regarded as the path of miseries; victory over them, as the road to riches (prosperity); go by whatever way you please.

उँ तत्सदिति श्रीमद्विश्वेश्वर विरचिताष्टावक्रगीतायां जनकाष्टा-

वक्रसंवादे धाराज्ञास्त्रि अंबालालसस्य आंग्लभाषाटीकासंहितं शांति-शतकं नामाष्टादशं प्रकरणं समाप्तम् ॥

Thus in the Ashtâvakra's Gîtâ, composed by the celebrated Vishveshvara, the dialogue between the blessed sage Ashtâvakra and the king Janaka, the commentary and translation by the one devoted to the Goddess Ambâ, now the peace the eighteenth discourse entitled.

## THE NINETEENTH DISCOURSE NOW THE SELF-REPOSE

।। अथ आत्मविश्रांत्यष्टकं नामैकोनविंशं प्रकरणम् । १९।

હવે આત્મવિશ્રાંત પ્રકરણ ૧૯ મું.

तत्त्रविज्ञानसंदंशमादाय हदयोदरात्। नानाविधपरामर्शशलयोद्धारः कृतो मया॥ १॥

अन्वयः—मया तत्त्व विज्ञानसंद्शं आदाय हृद्योद्रात् नानाविधपरामशेशल्योद्धारः कृतः ॥

ટીપ:—આ ૧૯ માં અધ્યાયમાં ૮ શ્લોક જેનક કહે છે. જનકે—સાણસી તત્ત્વ જ્ઞાન કેરી, વિચાર કીડા અપાર સહહ્દય પકડી મેં કીધા, સવે ના ઉદ્ધાર ૧ I have raised various kinds of violent darts of thoughts along with the heart to the final beautitude, by dint of a pair of tongs of essential nature. 1

क धर्मः क च वाकामः क चार्थः क विवेकता।
क द्वैतं क च वाऽद्वैतं स्वमहिम्निस्थितस्य मे ॥ २ ॥
अन्वयः—स्वमहिम्नि स्थितस्य मे विवेकता क द्वैतं क
च वा अद्वैतं क धर्मः क च वा कामः क च अर्थः क ॥
स्वमिक्षित भने ४थां, धर्मार्थः अभनुं नाम ?
४थां विवेक द्वैताद्वैत. नही उत्तरे हेाडी शुं अभ ? २

Where is knowledge to me, settled in the majesty of the Self, to distinguish reallty from illusion? Where is duality? Or where is unduality? Where is righteousness? Or where is desire? And where is interest? 2

Commentary:—When a man has already crossed the river what is the necessity for a boat? Likewise when a man is already absorbed into the Self, where do those nonsensical duality, action, interest etc; remain? " उत्तीणें तु परे पारे नौकायाः कि अयोजनं "

क भूतं क भविष्यद्वा वर्तमानमि क वा । क देश: क च वा नित्यं स्वमहिम्नि स्थितस्य मे ॥३॥ अन्वयः — नित्यं स्वमहिम्नस्थितस्य मे देशः क च वा भूतं क वा भविष्यत् क वा वर्तमानं अपि क ॥

સ્વમહિમાસ્થિત નિત્યે, કયાં મને કાળ ને દેશ ? ભૂત ભવિષ્ય વર્તમાન કયાં? અખંડ હું હૃદયેશ ? ૩

Where is a country to me always settled in the majesty of the Self? Or where is the past? Or where is the future? Or where is even present? 3

क चात्मा के च वानात्मा के ग्रुमं के ग्रुमं तथा।
के चिता के च वाचिता स्वमिहिम्नि स्थितस्य मे ॥४॥
अन्वयः—स्वमिहिम्नि स्थितस्य मे चिता क च वा
अचिता क च आत्मा के च वा अनात्मा के तथा ग्रुमं के अग्रमं के ॥

સ્વમહિમાસ્થિત મને કયાં, ચિંતાચિંતા શુભાશુભ ? કયાં મને આત્માનાતમા ? આત્મ પ્રકાશે વિશ્વાનુપ ૪

Where is care to me settled in the majesty of the Self? Or where is carelessness? And where is the Self? Or where is Not-Self? So also where is auspiciousness? Where is unauspiciousness? 4

क्ष स्वप्नः सुबुप्तिर्वा क्ष च जागरणं तथा।
क्ष तुरीयं भयं वापि स्वमहिम्नि स्थितस्य मे। १।।

अन्वयः—स्वमहिम्नि स्थितस्य मे तुरीयं क्ष वा अपि भयं च स्वप्नः क्ष वा सुषुप्तिः क्ष तथा जागरणं क्ष ॥ स्वमिद्धिमास्थित भने ध्यां, भनने। धर्भ के लय ? स्वप्न सुषुप्ति काश्रावस्था, त्रणुराकावे ध्यां तुरीय ? प

To me, where is the fourth state of the soul, in which it becomes one with the eternal or even fear, (as I am) settled in the majesty of the Self? Where is a dream? Or where is a profound repose? So also where is awakenment? 5

क दूरं क समीपं वा वाह्यं काभ्यंतरं क वा।

क स्थूलं क च स्र्इमं स्वमहिम्नि स्थितस्य मे ॥ ६॥

अन्वयः—स्वमहिम्नि स्थितस्य मे स्थूलं क च वा
स्र्इमं क वा दूरं क समीपं क वा वाह्यं क अभ्यंतरं क ?॥

स्वमिक्षिमास्थित भने ४थां, सभीप ने वणी हर ?

ક્યાં અહાર અંદરને સ્થ્લ, કયાં સફસનું મૂળ ? દ Where is the material and perishable grosser

body to me settled in the majesty of the Self? Or where is subtile body which is invested by the grosser material frame (इश्व = gross and स्था = small)? Where is the distance? Where is nearness? Or where is exterior? Where is interior.? 6

क मृत्युजीवितं वा क लोका: कास्य क लोकिकं।

के लयः के समाधिक स्वपिहिम्नि स्थितस्य मे ॥ ॥ अन्वयः स्वमिहिम्नि अस्य स्थितस्य मे लयः क वा समाधिः क मृत्युः क जीवितं क वा लोकाः क लौकिकं क ॥ स्वमिद्धिमास्थित भने अथां, ळवन भृत्यु ३५ क्षय चै। हेसे है। कि अर्थों, अर्था समाधी ने स्वर् १ ७

Where is absorption to me settled in the majesty, of the Self? Or where is meditation? Where is the death? Where is birth? Or where is a division of three or fourteen worlds? Where is any or general usage? 7

Note:—Generally 3 worlds are mentioned as १ स्वर्ग, २ पृथ्वी, and ३ पाताल; but the fuller description stands thus. There are seven higher regions enumerated, rising from the earth, namely; १ भूलोंक २ भुवलोंक ३ स्वर्गलोक ४ महलोंक ५ जनलोक ६ तपोलोक ७ सत्यलोक; there are seven lowe regions decending from the earth below; namely १ तल २ अतल ३ विनल ४ सुतल ५ तलातल ६ रसात ७ पाताल. (some say स्वर्लोक, जनलोंक, तपलोंक s also 6 महातल instead of 1 तल beginning first with अतल)

अस्त्रं त्रिवर्गकथया योगस्य कथयाप्यसम् । अस्त्रं विज्ञानकथया विश्वांतस्य ममात्मनि ॥ ८॥ अन्त्रयः — अलं त्रिवर्गकथया योगस्य कथया अपि अलं विज्ञान कथया अलं आत्मान विश्वांतस्य मम ॥ णहु थ्यु धर्भार्थ धर्मे, त्रिवर्गे दे। अशांत ज्ञान थे।ग ध्या धरी णहु, हुवे आत्ममां विश्वांत ८

Reposed in the Self, I have no more mention of the three classes. righte usness, interest and desire no more mention even of the religious and abstract meditation-yoga, no more mention of the knowledge of distinguishing the reality from illusion. 8

Note:-४३ लोमश्चेदगुणेन कि पिशुनता यद्यस्ति कि पातके: सत्यं चेत्तपसा च कि शुचि मनो यद्यस्ति तीर्थन किम्। सोजन्यं यदि कि शुणः स्वमहिमा यद्यस्ति कि मण्डनेः सिद्धा यदि कि थनेरपयशे। यद्यरित कि मृत्युना॥ भर्तृहरि

४४ वाञ्छा सज्जनसङ्गमे गुणि (पर) गणे प्रीतिर्गुरो नम्रता विद्यायां व्यसनं स्वयोपिति रतिर्छोकापवादाद्वयम् । भक्तिः श्र्रिनी शक्तिरात्मद्मने संसर्गमुक्तिः खले-प्वेते येषु वसन्ति निर्मरुगुणास्तेभ्यो नरभ्यो नमः ॥भर्तृहरि

अ तस्तिदिति श्रीमिद्दिश्वेरिवरिचताण्टादक्षणीत्रायां जनकाण्ट वक्रसंवादे धाराशास्त्रि अंवालालसस्य आंग्लभाषाटीकासिहतं आत्म-विश्रांलाष्टकंनामेकोनिवंशितंकं नाम सप्तदशकं प्रकरणं समाप्तम्।।

Thus in the Ashtavakra's Gita, composed by the celebrated

Vishveshvara, the dialogue between the blessed sage Ashtávakra and the king Janaka, the commentary and translation by the one devoted to the Goddess Amba, now the the nineteenth discourse entitled.

## THE TWENTIETH DISCOURSE called

Now the Final Liberation in the present State of Life, spoken by the Disciple-a collection of fourteen.

।। अथ शिष्यप्रोक्तं जीवन्मुक्ति चतुर्दशकं नाम विशतिकं प्रकरणम् ॥ २०॥



ढेवे शिष्ये डेढेंसी ९००० ने छित प्रडरण २० भुं क भूतानि क देहो वा केंद्रियाणि के वा मनः। के भूतानि क देहो वा केंद्रियाणि के वा मनः। के भूतानि क ने नेराश्यं मत्स्वरूपे निरंजने॥१॥ अन्वयः—निरंजने मत्त्वरूपे भूतानि क देहः क वा इंद्रियाणि के वा मनः के शूल्य के च नेराश्यं के ॥

ટી પ:—આ ૨૦ મા અધ્યાયમાં ૧૪ શ્લાક જનક કહે છે. જનક–મુજ નિરંજન સ્વરૂપે ક્યાં, ભૂત આકાશાદિક મન દેહેંદ્રિ શૂન્ય ક્યાં, આશા અભાવ સ્વાભાવિક ૧ Where are beings in my true constitution, with freedom from falsehood? Where is body? Or where are senses? Where is mind? Where is emptiness? And where is hopelessness? 1

क शास्त्रं कात्मविज्ञानं क्रु वा निर्विपयं मनः।

क् तृप्तिः क वितृष्णत्वं गतदृंदृस्य मे सदा ॥ २ ॥

अन्वयः -- सद्। रातहंहस्य ये शास्त्रं क आत्मविज्ञानं क वा निर्विपयं मनः क तृप्तिः क वितृष्णत्वं क॥

હીનતૃષ્ણા કયાં નિવિધયમન ? સદા હું દ્વંદ્વરહિત કયાં આત્મન્નાન તૃપ્તિ ? આત્મવિશ્રાંતે ગળિત ર

Where are scriptural ordinances to me always dead to the pairs of the opposites? Where is knowledge with experience of the supreme spirit or where is mind unattached to the sensual objects? Where is contentment? Where is freedom from desire? 2

क विद्या कच वाविद्या काहं केंद्र यम क वा।

क वंधः कच वा मोक्षः स्वरुपस्य क रुपिता ॥ ३॥

अन्वयः – विद्या क च अविद्या क वा अहं क्व इदं क वा मम क्व च वा वंधः क मोक्षः क्व॥

વિદ્યાવિદ્યા ખાદ્યવસ્તુ, અંધમાેક્ષ અહંકાર નિવિ<sup>C</sup>શેષરૂપે ધમ<sup>C</sup>વાર્તા, નથી મારે લગાર 3 What is science (knowledge)? And what is ne-science (ignorance)? Or where is egotism Where is the object seen (this or that)? C where is a bondage? Where is liberation? When is the ordainable tidings to the natural character

Commentary:—According to some writers there are four kinds of विद्या knowledge 1 त्रयो २ आन्वोक्षिकी ३ दंडनीति and वार्ता. To these Manu adds आत्मविद्या; according to other writers there are fourteen विद्या namely the four वेद, the six वेदांग and धर्म, न्याय, मीमांसा and the Puranas collectively. For further particulars see shloka no. 10 cited by the commentator in this book on page 77 defining fourteen विद्या in full.

क प्रारब्धानि कर्माण जीवन्मुक्तिरिप क वा। क तद्विदेहकैवल्पं निर्विशेसस्य सर्वदा॥ ४॥ अन्वयः—प्रारब्धानि कर्माणि क वा जीवन्मुक्तिः अपि क तत् विदेहकैवल्पं सर्वदा निर्विशेषस्य क॥

સદાનિર્ધર્મક હું, કયાં મને પ્રારુપ્ધ કર્મ ? જીવન્મુકિત હવે રહી કયાં, કયાં વિદેહમુકિતધર્મ ? ૪

Where are destined actions to me always alike? Or where is even final emancipation in the present state of this body? Where is that bodiless emancipation? 4

Commentary:—Hindu religious books have divided all actions in three chief classes, namely, आगानिकक्षेर संचितक्षे र प्रारम्भ all meaning in simple English, 1 impending action 2 accumulated action 3 commenced action through destiny. Let us 'define them all in Sanskrit.

- ४५ ज्ञानोत्पत्यनन्तरं ज्ञानिदेहकृतं पुण्यपापरुपं कर्मयद्हित तदागामीत्यभिधीयते ॥
- ४६ अनन्तकोटिजन्मनां दीजभूतं सत् यत्कर्मजातं पूर्वार्जितं तिष्ठति तत्संचितं ज्ञेयम् ॥
- ४७ इदं शरीरमुत्पाच इहलोके एवं सुखदुःखादिंपदं यत्कर्म तत् प्रारब्धं भोगेन नष्टं भवति प्रारब्धकर्मणां भोगादेव क्षय इति॥
- ४८ अवश्यमेव भोक्तव्यं कृतं कर्म शुभाशुभम् । नाभुक्तं क्षीयते कर्म कल्पकोटिशतैरिप ॥ क कर्ता क च वा भोक्ता निष्क्रियं स्पूरणं कृ वा ।

कापरोक्षं फलं वा क नि:स्वभावस्य में सदा ॥ ५॥

अन्वयः--सदा निःस्वभावस्य मे अपरोक्षं क वा फलं क कत्ती क वा च भोक्ता क वा निष्क्रियं स्फुरणं क ॥

કયાં કર્તા લાકતા કિયાહીનતા, પ્રકાશવૃત્તિ રૂપજ્ઞાન ? સ્વલાવહીન હું ફળ વિષયાકાર-વૃત્તિઅવચ્છિન-ચૈતન્ય પ

Where is an actor to me always without my own being? Or where is the enjoyer? Where is actionlessness? Or where is glittering? Or

where is knowledge perceptible to senses? Or where is interested fruit? 5

क लोकः क मुमुक्षुर्वा के योगी ज्ञानवान के वा। के बहु: के चवा मुक्तः स्वस्वरूपेऽहमद्रये॥ ६॥

अन्वयः —अहमद्वये स्वस्वरुपे लोकः क्षे वा मुमुक्षुः क योगीः क ज्ञानवान् क न्य बद्धः क वा मुक्तः क च ॥

द्यां आत्मा अद्वेत स्वर्पे, ड्यां मेहिरछंड युडत ? ज्ञानवान ने ये। अयां ? ड्यां अद्धने मुडत ?

Where is a multitude of peoples (also worlds) in my undual natural character? Or where is a one desirous for liberation? Where is an ascetic? Where is a man of supreme wisdom? Or where is a one fettered? And where is a one liberated?

क् साधकः के सिद्धिर्वा स्वस्वरुपेऽहमद्वये ॥ ७॥

अन्वयः — अहमद्वये स्वस्वरूपे साधकः क वा सिद्धः क्षे सृष्टिः क्षे च संहारः क्षे साध्यं क्षे च साधनं क ॥ गात्माद्वेतस्वरूपे ४थां, सृष्टि ने संदार ? साध्य १०० साधन साधः, ४थां सिद्धि तत्पदाथे दिगार ७

Where is the world in my undual natural character or where is destruction? Where is the object to be accomplished? And where is

a means of accomplishing? Where is the accomplishing? Or where is the accomplishment?

क प्रमाता प्रमाणं के प्रसेयं के च प्रमा !

के किचित्त न किचिद्धा सर्वदा विमलस्य से ।। ८॥ अन्वयः—सर्वदा विमलस्य में किचित् क्ष वा न किचित् क्ष प्रमाता क्ष वा प्रसेयं क्ष च प्रमा क ॥

હું સળંધશ્ન્ય નિર્મળ, કયાં કિંચિત ન કિંચિત ? પ્રમાતા પ્રમાણ પ્રસેચ પ્રમા ક્યાં, મુદ્ધા સાખિતી રીત ? ૮ Where is a little to me always purified ? Where is not a little? Where is the thought out? Where is the standard? Where is an established fact? Where is accurate perception ?8

के विशेप: के चैकाउंगं के निर्नाध: के सूहता।
के हर्ष: के विषादों वा सर्वदा निष्क्रियस्य से ॥९॥
अन्वयः—सर्वदा निष्क्रियस्य में हर्षः क वा विषादः क
विशेपः के च एकाउंगे के निर्वेधः के सूहता के॥
सहा डियाडीन भने ड्यां, ऐडाअता विशेप?
थे।धने भूढता वणी, ड्यां ड्रंषं ने ऐह?

Where is joy to me always actionless? Or where is depression? Where is repulsion? And where is onepointedness? Where is knowledge? Where is ignorance? 9

४९ कर्मण्यकर्म यः पश्येदकर्मणि च कर्म यः । स बुद्धिमान् मनुष्येषु स युक्तः कृत्सन कर्मकृत ॥ अन्वयः—यः कर्मणि अकर्म पश्येत्। च अकर्मणि यः कर्म (पश्येत्) सः मनुष्येषु बुद्धिमान् सः युक्तः। (सः) कृत्सनकर्मकृत॥

Tranlation:—He is wise among men, he is harmonious, who seeth inaction in action and action in inaction, evenwhile performing all actions. Spiritual translation. There is, indeed, a pleasure, hiding in every pain, and a pain hiding in every pleasure; when the other is felt by the outer, the opposite is felt by the inner man. (Ambalal's unprinted annotation and spiritual translation of Bhagvad-Gita; 4th dis. 18th Shloka). Krishna says that such a man is not sinful at all for slaughtering even the whole mankind on right occasion.

५० यस्य नाहंकृतो भावो बुद्धिर्यस्य न लिप्यते । हत्वाऽपि स इमःँ लोकान्न हन्ति न निवध्यते ॥ भगवद्गीता अध्याय १८ स्होक १७

अन्वयः —यस्य अहंकृतः भावः न यस्य बुद्धिः न लिप्यते। मः इमान् लोकान् हत्वा अपि न हन्ति। न निवध्यते॥

He who hath freedom from egoistic notion, whose presence of mind remains uneffected, he slayeth not nor is he bound although he slay these peoples. (Ambalal's Gita's unprinted translation).

This fact is supported even by ऋडोपनिपद् showing that the Self is neither a murderer nor a killer.

५१ हन्ता चेन्मन्यते हन्तुं हतश्चेनं मन्यते हतम् । उभौतौ न धिजानीतो नायं हन्ति न हन्यते ॥ कटांपनिपट

Translation:—He who considereth this as a slayer and who regardeth he is slain, both of them are ignorant. He slayeth not nor is he slaughtered. Also supported by भगवद्गीता 2nd dis. 19shl.

From this, one should conclude that whatever hap of fair or foul, a man has to experience, he should think it is due to good luck or irony of fate and hence none should be blamed for the worst.

के चैप व्यवहारो वा के च सा परमार्थतः।

क सुखं क च वा दुखं निर्विपर्शस्य मे सदा ॥ १०॥ अन्वयः सदा निर्विपर्शस्य मे एपः व्यवहारः इ च वा सा परमार्थता क च सुखं क च वा दुःखं क ॥

સદા વિશેષથી વૃત્તિશ્નય, મને કયાં વ્યવહાર? પરમાર્થતા ને સુખ કયાં, કયાં દુખ મને લગાર? ૧૦ Where is that worldly affeir to me although

Where is that worldly affair to me always thoughtless? Or where is reality? And where

is pleasure? Or where is pain? 10

के माया के च संसार: के प्रीतिर्विर्ति: के वा।

क जीवः क च तद्ब्रह्म सर्वदा विमलस्य मे ॥ ११ ॥

अन्तयः— सर्वदा विमरुख्य में माया क्ष संसारः क वा छोतिः क्षु विरतिः क च जीवः क तत् ब्रह्म क ॥

સદા નિર્મળરૂપ મને ક્યાં, સંસાર માયા પ્રીતિ?

જીવ ક્યાં ને પ્રહ્મ કયાં, ક્યાં તિરાગરૂપ ભક્તિ ? ૧૧

Where is delusion to me always purified? Or where is affection? Where is dispassion? And where is individual-ego? Where is that eternal? 11

क पर्रातिनिर्वात्तर्वा क स्रुक्तिः क च वंधनम् । क्टस्थनिर्विभागस्य स्वस्थस्य मम सर्वदा ॥ १२ ॥

अन्वयः—कूटस्थ निर्विभागास्य सर्वदा स्वस्थस्य मम प्रवृत्तिः व मुक्तिः क च वंधनं क ॥

કુટસ્થ ક્રિયાહીન મને, કયાં મુકિત પ્રવૃત્તિ? નિવિલાગાલેદ સ્વસ્થ, કયાં ખંધન નિવૃત્તિ? ૧૨

Where is activity to me the whole rock-seated always firm into the Self? Or where is inactivity? Where is the liberation? And where is a bondage? 12

कोपदेशः क वा शास्त्रं क शिष्यः व च वा गुरुः।

के चास्ति पुरुषार्थों वा निरुपाघेः शिवस्य मे ॥ १३ ॥ अन्वयः—निरुपाघेः शिवस्य मे उपदेशः क वा शास्त्रं क्र शिष्यः क च वा गुरुः क वा पुरुषार्थः क च अस्ति ॥

શૂન્ય ઉપાધિ શિવ કેલ્યાણ, મને કયાં ઉપદેશ ? શાસ ગુરૂને શિષ્ય કયાં, પુરૂષાર્થ મુકિત લેશ ? ૧૩

Where is preception to me always conditionless? Where is the scriptural ordinance? Where is a disciple? And where is a precept? Or where is duty for absolution? And where is anything existing? 13

Note:—-उपाधि is of four kinds namely जाति, गुण, क्रिया and संज्ञा.

क चास्ति क च वा नास्ति कास्ति चैकं क च द्वयं। वहुनात्र किमुक्तेन किंचिनोत्तिष्ठते मम ॥ १४॥ अन्वयः—मम क च अस्ति च वा नास्ति क अस्ति क च एकं वा च द्वयं क। अत्र बहुना उक्तेन किं किंचत् न उत्तिष्ठते॥

હયાતિ અહયાતિ મને કયાં, કયાં વળી સત્વાસત્વ? કયાં એક બે હું એક રસ, શું ફળ કહે ખહુ તત્વ! ૧૪ Where is my existence? Or where is nonexistence? And where is the one? Where is the two? What is the use of much more frequentation here? There is not a little arising here. 14 ॐ तत्सदिति श्रीमिद्धिश्वरिवरिचताष्टादऋगीतायां जनकाष्टा-वऋसंवादे धाराज्ञास्त्रयंबालालसस्य आंग्लभाषाटीकासिहतं शिष्यप्रोक्तं जीवनमुक्ति चतुर्दशकं नाम विंशतिकं प्रकरणं समाप्तम् ।

Thus in the Ashtâvakra's Gîtâ, composed by the celebrated Vishveshvara, the dialogue between the blessed sage Ashtavakra and the king Janaka, the commentary and translation by the one devoted to the Goddess Ambâ, now the final liberation in the present state of body, the twentieth discourse entitled.

## THETWENTY FIRST DISCOURSE called

Now the narration of the numeral order (ordinal number).

॥ अथसंख्याक्रम व्याख्यानं नामैकविंशतितमं प्रकरणम् ॥२१॥

ढंवे संभ्यानायन्हभनुं व्याण्यान प्रहरेण २१भुं द्रा षट् चोपदेशे स्यु: श्लोलाकाश्च पंचिवंशतिः। सत्यात्मानुभवोल्ल से उपदेशे चतुर्द्शा। १॥ अन्वयः—षट् द्रा श्लोकाः उपदेशे स्युः च पंचिवंशितः

सत्यातमानुभवोह्यासे उपदेशे चतुर्दश च ॥ દીપ:—આ ૨૧માં અધ્યાયમાં ૬ શ્લેષક છે. સાળ શ્લેષક ઉપદેશે, પચીસ આત્માનુલવાલ્લાસ પ્રકરણ પહેલે ળીજે કહ્યા, ચૌદ ત્રીજે આદ્દેપાપદેશ ૧ There are sixteen shlokas in the sermon of the preceptor, first discourse, and twenty five in the delight of the apperception of the disciple, second discourse, and fourteen in the sermon of the preceptor through blame, third discourse. 1

षड्छासे लये चैवोपदेशे च चतुश्रतः।
पंचकं स्यादनुभवे वंधमोक्षे चतुष्ककम् ॥ २॥
अन्वयः—षट् उहासे चतुः च लये च चतुः उपदेशे च
अनुभवे एव पंचकं वंधमाक्षे चतुष्ककं स्यात्॥
७ ७ ६ दासे यार सय ७ ५ देशे, पांच अनुसव संगाथ
अक्ष्य यारथी सात लुवे।, अंधमाक्ष अष्टे आह (आहमुं प्रक्रिश)

There are six shlokas in the delight of the disciple's experience, fourth discourse, and four in the absolution spoken by the preceptor, fifth discourse, and four in the defence presented by the disciple, sixth discourse, and five in the experience said by the disciple, seventh discourse, four in the decision of bondage and liberation spoken by the preceptor, eighth discourse. 2

निर्वेदोपशमे ज्ञाने एवमेवाष्टकं भवेत् । यथासुखे सप्तकं च शांतौ स्याद्देदसंपितम् ॥ ३॥ अन्वयः—अष्टकं निर्वेदोपशमे एवं एव ज्ञाने भवेत् यथा खुखे च शांतौ सप्तकं वेदसंसितं स्यात् ॥ નિવેદોપશમ જ્ઞાન એસજ એસ, આઠ દરેકે બાંધ જેસ સુખે સાત ચાર શાંતિ, નવથી ચાદ શોધ (પ્રકરણ) ૩

There is eightfold shlokas in the Self-humiliation told by the preceptor, ninth discourse, in the quietude spoken by the preceptor, tenth discourse, in the wisdom spoken by the preceptor, eleventh discourse, in the "Exactly so" spoken by the disciple, twelfth discourse, and seven in the "According to delight" spoken by the disciple, thirteenth discourse, and four in the tranquillity spoken by the disciple, fourteenth discourse, 3

तत्त्वोपदेशे विशच दश ज्ञानोपदेशके। तत्त्वस्वरुपे विशच शमे च शतकं भवेत् ॥ ४॥

अन्वयः—विंशत तत्वोपदेशे च दश ज्ञानोपदेशके विंशत् च तत्त्वस्वरुपे शमे च शतकं भवेत् ॥ वीश १ थे। इत्वापदेशे, दश ज्ञानीएदेशे तत्त्वज्ञरूपे वीस से। शांति, पंहर्शी अदीर विशे(अडरणु) ४

There are twenty shlokas in the sermon of Essential Nature spoken by the preceptor, fifteenth discourse, ten in the Additional sermon of wisdom spoken by the preceptor, sixteenth discourse, twenty in the natural character of a sage said by the preceptor, seventeenth discourse, and a hundred in the peace spoken by the preceptor, eighteenth discourse. 4

अष्टकं चात्मविश्रांतो जीवनमुक्ती चतुर्दश ।

पट् संख्याक्रमविज्ञाने यंथेकात्म्यं ततः परम् ॥ ५॥

अन्वयः—आत्मविश्रांतो च अष्टकं जीवनमुक्तो चतुर्द्श संख्याक्रमविशाने पट् ततः परं यंथेकातस्यम् ॥

આત્મવિશ્રાંતે આઠ, ચાદ જવન્મુકિત સંખ્યાકમે છ છેલ્લાં ત્રણે, પછી ગ્રાંઘએકતાયુકિત પ

There are eight shlokas spoken by the disciple, nineteenth discourse, fourteen in the liberation in the present state of life spoken by the disciple, twentieth discourse, six in the numeral order (ordinal number), twenty first discourse, that being followed by the unity of this book. 5

विंशत्येकिमितैः खंडैः श्लोकैसत्माग्रिमध्यस्वै:।

अवधूतानुभूतेश्व श्लोकाः संख्याक्रमा अमी ॥ ६ ॥

अन्वयः—विश्वीत एकमितैः खंडेः श्रोकैः आत्माग्नि-मध्यखैः। अवधूतानुभृते च संख्याकमाः श्रोकाः अमी॥

श्लोकार्थोऽयं संस्कृते अवास्ति ॥ जीवात्मपरमात्मभेदभिष्नावा-तमानौ हो। अग्नयस्त्रयः मध्ये खं च मध्ये शून्यम् । अंकानां वामतो गतिरिति न्यायत् अते हो मध्ये खं आदी च त्रयं ३०२ हयधिकैस्त्रिशतश्लोकैरित्यर्थः ॥

એક विश प्रકरण त्रण्से में श्लेष्ठ, अवधूत सूति अभृत

અન્યપરિગણના આ શ્લોકે, પાતે દશમ પુરૂસ સમ તૃપ્ત એકંદર ત્રણસે ત્રણ શ્લોક છે પણ આ શ્લોક બીજાના ગુણ ગા છે, પાતાને ગાતા નથી.

From first to twenty first discourses, there are 302 shlokas pointing out the distinction and difference between the Self and the Supreme Self as the experience of the ascetic who has given up all attachment to worldly object—two being at the end, cypher in the middle, and 3 in the beginning thus 302 shlokas in all. 6

Note:—The last shloka which gives full account of all, does not consider it self otherwise there are 303 Shlokas. This shloka is also explained in Sanskrit by the commentator above. See stated in Sanskrit shloka no. 57 on the last title page.

्र क्रिक्ट्रिसिट्टिशिमिहिश्चिदिति होतान्त्रावक्रगीतायां जनका-ष्टावृक्कसेवदि हो धाराशास्त्रिय लिल्सिस्य स्थाग्रहभाषाटीकासहितं संख्याक्रमव्याख्यातं नामेक्षंविश्वाक्षिकं प्रकारीं सर्गीप्रम् ।

Thus in the Ashtâvakra's Gitâ composed by the celebrated Vishceshrara, the dialogue between the blessed sage Ashtâvakra and the king Janaka the commentary and translation by the one devoted to the Goddes Ambâ, now the numeral order, the twenty first discourse entited.

रिं first discourse entited.

५२ सर्वस्तरत दुर्गाणि सर्वो भद्राणि पश्यतु ।
सर्वः सद्गुद्धिमामोतु सर्वः सर्वत्र नन्दतु॥समाप्तेयमष्टावक्रगीता